fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 441, September 2019

anarchismus

Der Irokesenbund als egalitare Konsensdemo-
kratie

Teil 1: Die Irokesen im 18. Jahrhundert
1. Mérz 2005 | Thomas Wagner

Im ausgehenden 20. Jahrhundert entbrannte in den USA unter groem medialen und
politischen Interesse ein Historikerstreit um die These, dass der Irokesenbund die Entstehung
und die Entwicklung der amerikanischen Verfassung beeinflusst habe. Thomas Wagner hat in
seinem Buch "Irokesen und Demokratie. Ein Beitrag zu Soziologie interkultureller
Kommunikation" (Miinster 2004) die Validitit der Einflussthese und den Kontext der Debatte
untersucht.

In jiingerer Zeit sind mit der Dissertation Ralf Burnickis und der Textsammlung der Werkstatt fiir
gewaltfreie Aktion Baden gleich zwei Biicher erschienen, die sich auf eine kritische und
konstruktive Weise mit dem Konsensprinzip auseinandersetzen. (2)

IThre Stdrke ist, dass sie beide im hohen Malse an der Praxis und Theorie von Konsensverfahren in
den aktuellen sozialen Bewegungen orientiert sind. Was bislang noch zu kurz kommt, ist eine
genaue Kenntnis konsensdemokratischer Verfahren, die fiir viele politische Verbdinde staatsloser
Gesellschaften charakteristisch sind und vielerorts bis in die Gegenwart hinein praktiziert werden.

Im Zuge der Arbeit an meinem Buch zur amerikanischen Debatte um den Einfluss des
Irokesenbundes auf die Entwicklung der US-Verfassung habe ich eine interessante Variante des
Konsensprinzips kennen gelernt. Im ersten Teil meines Artikels skizziere ich die Grundziige der
irokesischen Politik, wie sie den europdischen Kolonisten begegnete. Im zweiten Teil zeige ich, dass
das Konsensprinzip auch in der nun schon 200 Jahre dauernden Reservationsperiode nicht an
politischer Bedeutung verloren hat.

Im Juni 1998 portraitierte der Journalist Frank Nienhuysen in der Siiddeutschen Zeitung die dem
Irokesenbund angehérenden Mohawks der Akwesasne-Reservation in der kanadischen Provinz
Québec (3) als riickwartsgewandte Traumer, die vergeblich versuchten, das Rad der Geschichte
zuriickzudrehen und die kanadische Herrschaft zugunsten ihrer konsensorientierten politischen
Traditionen abzuschiitteln. Ich meine dagegen, dass gerade ihr Festhalten an iiberlieferten Formen
egalitdrer Selbstregierung und konsensdemokratischer Entscheidungsprinzipien wesentlich zum
Uberleben der Mohawks und anderer “First Nations” (4) als eigenstindige politische
Gemeinschaften beigetragen hat. (5)

Nachdem die gewaltsame Landnahme durch Siedlerkolonisten, die Expansion von
Handelsgesellschaften, die US-Armee, die systematische Vernichtung von Nahrungsgrundlagen und

1/7


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn2
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn5
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn4
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn3

eingeschleppte Krankheiten die Gesellschaften der “ersten Amerikaner” bis zum Ende des 19.
Jahrhunderts weitgehend dezimiert hatten, wurden die iibriggebliebenen Menschen als Angehérige
einer “verschwindenden” oder “aussterbenden Rasse” angesehen, die auf Resten ihrer ehemaligen
Territorien dahinvegetierten und bei Strafe des Untergangs zur vollstandigen Assimilation an die
moderne amerikanische Gesellschaft gezwungen waren.

Die politischen Organisationsformen der “Native Americans” galten nun entweder als bereits
zerstort oder als anachronistische Relikte einer archaischen Friihzeit, denen keine Uberlebenschance
mehr eingerdumt wurde. Einige dieser “befriedeten” Ersten Nationen haben sich jedoch immer
wieder dem Zugriff staatlicher Behorden verweigert und beharren seit Jahrhunderten auf ihrer
fortbestehenden politischen Souveranitdt. Den militantesten Widerstand haben neben den Lakota
nicht zuletzt immer wieder Angehorige des Irokesenbundes gezeigt. Dabei handelt es sich um eine
Konfoderation, die die politisch souverdnen Stimme oder Nationen der Mohawks, Oneidas,
Cayugas, Onondagas, Senecas und Tuscaroras miteinander verbindet.

Seit Jahrhunderten bewohnen die Angehorigen des Irokesenbundes Gebiete, die heute zum
Hoheitsgebiet des US-Bundesstaates New York sowie der kanadischen Provinzen Quebec und
Ontario gezahlt werden. Den englischen Kolonisten waren die Irokesen seit der Mitte des 17.
Jahrhunderts als Confederation oder League of the Iroquois bekannt. Gebrauchlich war die
Bezeichnung Five Nations, und als im ersten Viertel des 18. Jahrhunderts die Tuscaroras als sechste
Nation durch Adoption in den Bund aufgenommen worden waren, wurden daraus: die Six Nations.
Die Irokesen selbst rufen sich nach ihrem bevorzugten Haustyp auch Haudenosaunee: das
Langhausvolk.

Die im Irokesenbund bereits vor Jahrhunderten praktizierten Konsensverfahren gehoren auf vielen
Reservationen nach wie vor wie selbstverstdndlich zum politischen Leben. Konservative
AnhédngerInnen der Langhausreligion und Mitglieder der militanten Warrior-Organisationen haben
grofle Teile der Reservationsbevolkerung auf ihrer Seite, wenn sie gegentiiber den
mehrheitsdemokratischen Verfahren der US-amerikanischen und kanadischen Autoritédten die
Uberlegenheit eines irokesischen Politikmodells behaupten, dass weder Befehle erlaubt noch
Gehorsam verlangt und kollektive Entscheidungen nur dann als legitim und bindend anerkennt,
wenn sie vom allgemeinem Konsens getragen werden. Die komplizierten Verfahren der
irokesischen Konsensdemokratie mochte ich nun in den Grundziigen darstellen. Dass die
Uberginge zwischen “Innen”- und “AuRenpolitik” flieBend sind, stellt sich heraus, betrachtet man
die Formen der irokesischen Diplomatie im 18. und 19. Jahrhundert genauer. Das Konsensprinzip
blieb dann in der Reservationszeit ein Orientierungsmal$stab der oft genug in den Untergrund
gedrangten traditionellen Stammesrdte und gehort zum ideologischen Kernbestand eines militanten
Ethnonationalismus, der seit den 1970er Jahren insbesondere unter den Mohawks groen Zuspruch
erfuhr.

Die Konfoderation der Haudenosaunee im 17. und 18. Jahrhundert

Wie lange der Irokesenbund bereits existiert, wurde bislang nicht endgiiltig geklart. Konservative
Schitzungen fiihren seine Entstehung auf einen Zeitraum in der Mitte des 16. Jahrhunderts zuriick.

Der irokesische Griindungsmythos beschreibt das Ereignis als Ergebnis eines schwierigen
Verhandlungsprozesses. Deganawidah und Hiawatha sind in dieser Erzdhlung die legenddren
Griinderheroen, denen es nur durch miihsame und langdauernde Uberzeugungsarbeit gelingt, die
sich in Blutfehden bekriegenden Stdmme zu einer Konfdderation zu vereinen und ihnen Regeln fiir

2/7



das friedliche Zusammenleben zu geben: das Great Law of Peace (Kaienerekowa). Aus diesem
Friedensgesetz werden die bis heute geltenden Entscheidungsverfahren und politischen Titel
hergeleitet. Auch die ethnohistorische Forschung sieht in der Beendigung langdauernder Fehden
einen wichtigen Grund fiir den Zusammenschluss der Stamme.

Der Konfdderation gehorten wohl nie mehr als 15.000 Menschen an, die verschiedene Dialekte
sprachen.

Okonomische Grundlage war die Landwirtschaft, erginzt durch Sammeln von Waldfriichten, Jagd
und Fischfang. Anfallende Arbeiten auf den Mais-, Bohnen- und Kiirbisfeldern, auf der Jagd oder
beim Hausbau wurden von Frauen- oder Mannergruppen geleistet. Die Mdnner kiimmerten sich um
den Hausbau, schlugen Holz, errichteten Palisaden, bauten Kanus, Werkzeuge, Sportgeréte, Pfeifen
und Waffen. Die Frauen wiederum kultivierten in ihren Gérten Sonnenblumen zur Olgewinnung,
Melonen und Obstbdume. Die Ertrdge der von den Mannern durchgefiihrten Jagd- und Fischziige
sowie der gemeinschaftlichen Herbstjagden erganzten die landwirtschaftliche Produktion.

Okonomie und Politik basierten auf dem Prinzip der Machtteilung. Oft wurden zwei Amter zur
gegenseitigen Kontrolle gegeniibergestellt. Man war streng darauf bedacht, dass die in beiden
sozialen Sphéren temporar entstehende Ungleichheit immer wieder auf ein ertragliches Mal3
nivelliert wurde. Alle Fiihrungspositionen kamen ohne Erzwingungsstab aus und blieben
grundlegend von der Zustimmung von Gefolgschaften abhédngig, als deren blolles Sprachrohr sie
sich zu verstehen verpflichtet waren. Das Prinzip der Versammlung strukturierte die formalen und
informalen politischen Zusammenkiinfte in der Ohwachira, die Beratungen von Frauen- und
Maénnergruppen, die Besprechungen der Arbeits- oder Kriegskollektive, die Clanversammlungen,
den Siedlungsratschlag, den jeweiligen Stammesrat sowie den Hauptlingsrat der Konfdderation.

Schon die Ebene der weiblichen Abstammungsgruppe, der Ohwachira, war fundamental fiir eine
bemerkenswerte Machtbalance zwischen den Geschlechtergruppen. Wortfiihrerinnen der frithen
Frauenbewegung in den USA sprachen im 19. Jahrhundert vom Matriarchat der Irokesen. (6) Die
Zurechnung zur 6konomischen, sozialen und politischen Solidargemeinschaft einer
Verwandtschaftsgruppe erfolgte tiber die weibliche Abstammungslinie. Die Ethnologie nennt das
Matrilinearitat.

Die Kinder einer Frau gehorten ihr ganzes Leben lang, also auch nach der Heirat, dem Langhaus der
Mutter an. Der ethnologische Terminus dafiir ist Matrilokalitdt. Die verheirateten Frauen bildeten
mit ihren jeweiligen Partnern, die formell weiter dem Langhaus ihrer weiblichen Vorfahren
angehorten, und ihren Kindern separate Wohngemeinschaften innerhalb eines Langhauses mit einer
eigenen Kammer und Feuerstelle. Weil jedes Individuum sein ganzes Leben lang ein und derselben
Verwandtschaftsgruppe angehorte, war eine Verbesserung der sozialen Stellung durch berechnende
Heirat ausgeschlossen. Die Eheleute behielten jeweils ihr angestammtes Eigentum, das sie im Falle
einer Trennung wieder mit sich nahmen und das im Todesfall an ihren jeweiligen Herkunfts-Clan
ging. Frauen hatten bei einer Trennung von ihrem Ehemann oder im Falle der unehelichen Geburt
keine soziale Unsicherheit zu fiirchten. Die verwandtschaftliche Zurechnung des Kindes zur
miitterlichen Linie stand fest, fiir seine materielle und emotionale Versorgung stand die
Familiengruppe solidarisch ein. Alles Land war Gemeineigentum und wurde ebenso von den Frauen
verwaltet wie die Nahrungsmittel aus Feldarbeit, Jagd oder Sammeltdtigkeit.

3/7


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn6

Eine Alteste der Ohwachira besorgte die Verteilung des gemeinsam zubereiteten Essens an die
einzelnen “Familien” des Langhauses. Das Amt war erblich. Doch musste die Alteste von einer
Versammlung der Frauen bestdtigt werden und wurde bei Missfallen abgesetzt.

Einer der tiichtigsten Méanner des Langhauses stand der Altesten zur Seite. Sie war die Treuh&nderin
des im Besitz der Ohwachira befindlichen “symbolischen Kapitals” an Titeln, Amtern und
Ritualgegenstdanden, koordinierte die Arbeit der Frauen und verlautbarte das Schicksal von
Kriegsgefangenen.

In manchen Familienlinien war einer der fiinfzig Hauptlingstitel des Bundesrates erblich. In diesem
Falle hieR die Alteste Go Yani, gehorte zu den weiblichen Vorsteherinnen ihres Clans und hatte dort
eine zusatzliche politische Aufgabe: Nach Beratungen mit den Frauen- und Méannergruppen ihrer
Ohwachira schlug sie den méannlichen und weiblichen “Héauptlingen” des Clans, der ndchsthéheren
Integrationsstufe des Irokesenbundes, einen aus ihrer eigenen Verwandtschaftslinie stammenden
Kandidaten fiir das Hauptlingsamt im Bundesrat vor. In ihrer Rolle als Clan-Vorsteherin bereitete
eine Go Yani Feste und Ratssitzungen vor.

Die Irokesen kannten neun Clans, die sich auf die verschiedenen Nationen verteilten. Ein Clan
bestand aus mehreren Verwandtschaftslinien (Ohwachiras). In jedem Clan hielten Frauen- und
Maénnerversammlungen voneinander unabhédngige Beratungen ab. Der Frauenrat teilte den
landwirtschaftlich nutzbaren Boden unter den Ohwachiras auf und organisierte die gemeinsame
Feldarbeit. Im Mannerrat wurden entsprechende Pléne fiir Jagd- und Handelsaktivitdten gemacht.
Frauen und Manner arbeiteten zusammen, wenn es darum ging, gemeinsame Feste und Zeremonien
vorzubereiten, Streitigkeiten zwischen Clanmitgliedern zu schlichten und Verhandlungen mit
anderen Clans zu fiihren.

Die néchste politische Integrationsebene, die Langhaussiedlung, ist nicht verwandtschaftlich,
sondern territorial bestimmt. Einige hundert, aber selten mehr als 1.500 Angehérige verschiedener
Clans lebten in den palisadengeschiitzten Ortschaften zusammen. Diese Hochstgrenze hat sicher
auch damit zu tun, dass die Verfahren der Konsensgriindung mit zunehmender Gréf8e immer
schwieriger wurden. (7) Die lokale Politik gestaltete sich plural. Das heift, hier organisierten und
verhandelten eine Vielzahl von Frauen- und Mannerriten der Ohwachiras, der Clans und davon
wiederum gesonderte Dorfversammlungen und Altestenrite die 6ffentlichen Angelegenheiten.

In den hdufigen Ratsversammlungen der einzelnen Stamme oder Nationen konnten sich neben den
mannlichen und weiblichen Clan-Vorstehern und den von den Ménnern gewdhlten
Kriegshduptlingen (Pine Tree Chiefs) auch einfache Méanner und Frauen Gehor verschaffen. Falls
sie ein besonderes Interesse an den Diskussionsthemen entwickelten, hielten Frauen einer oder
mehrerer Ohwachiras eigene Ratsversammlungen ab, deren Ergebnisse durch Sprecher
weitergeleitet wurden. Wenn die Frauen es verlangten, wurde ein vom Stammesrat behandelter
Gegenstand der Zustimmung aller Stammesmitglieder tiberantwortet. Auf diese Weise blieb der
Nationalrat an die “Basis” angebunden.

Im Héuptlingsrat des Irokesenbundes hatten die von den Go Yani ausgewdhlten fiinfzig Hauptlinge
mit erblichem Titel ihren standigen Sitz. Jeder Hauptling konnte durch sein Veto eine gemeinsame
Entscheidung verhindern. Wenn auch nach mehreren Anldufen ein gemeinsamer Entschluss nicht
gelang, wurde der strittige Punkt beiseite gelegt. Ein offener Streit wurde als Gefahr fiir den
Zusammenhalt des Bundes gewertet. Grundlegend fiir die Versammlungen war daher ein
gemeinsames Friedensritual: die Kondolenzzeremonie fiir einen verstorbenen Hauptling.

477


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn7

Die Kondolenzzeremonie ist bis heute ein wichtiger Bestandteil der irokesischen Politik. Sie hat ihr
Vorbild im mythischen Griindungsakt der Konfoéderation.

Spannungen und Konflikte zwischen den Stammen sollen auf rituelle Weise eingeddmmit, die
Fortsetzung des friedlichen Modus politischer Kommunikation auf diese Weise moglich werden.
Gemeinsames Trauern stellt mithin den zeremoniellen Rahmen fiir die Verbindung von zwei
potentiell antagonistischen Parteien bereit. Mohawks, Onondagas und Senecas bilden die Hélfte der
Alteren Briider oder der Angehérigen des Vaters, und die Oneidas und Cayugas (sowie die ihnen
spater zugeordneten Tuscaroras) die Hélfte der Jiingeren Briider oder Neffen. Die Angehorigen
beider Parteien betonen immer wieder ihre Absicht, Konflikte auf gewaltlose Weise zu 16sen. Wenn
ein Bundeshduptling stirbt, obliegt es den Stimmen der gegeniiberliegenden Hailfte, im
Kondolenzritual initiativ zu werden und das Gemiit der trauernden Seite wieder aufzurichten. Dazu
wird zundchst der Pfad beschritten: Die Halfte mit dem klaren Geist (clearminded) geht zum
Ratsplatz der trauernden Haélfte und stimmt dabei den Lobgesang (Roll Call) fiir die Griinder des
Irokesenbundes an. An der Waldlichtung wird sie von den Trauernden begriifit. Dem folgt die
Wiederbelebungs-Ansprache (Requickening Address).

Dann werden die sechs Lieder fiir die verstorbenen Hauptlinge gesungen. Fiinfter und obligatorisch
letzter Programmpunkt ist die langdauernde Rezitation des Great Law of Peace.

Die Entscheidungsverfahren in den dann folgenden Ratsversammlungen sind hochformalisiert und
darauf ausgerichtet, Konflikte und Spannungen zwischen den Verhandlungspartnern einzuddmmen.
Die Bundeshauptlinge bilden dazu aber nicht zwei, sondern drei Parteien.

Die élteren Briider (Mohawks, Senecas) sitzen 6stlich des von den Onondagas gehiiteten
Bundesfeuers und die jiingeren Briider (Oneidas, Cayugas) ihnen gegeniiber westlich davon. Als
Hiiter des Feuers geben die nérdlich vom Feuer platzierten Onondagas die Diskussionsthemen
zundchst an die Mohawks und Senecas. Die Mohawks besprechen sich untereinander, treffen eine
konsensuale Entscheidung und reichen das Thema an die Senecas weiter, die es nach ihrer
Beratschlagung an die Mohawks zuriickgeben. Die Mohawks leiten die so erreichte Ubereinkunft
iiber das Feuer an die ‘jiingeren Briider’ weiter. Dort wird sie zundchst von den Oneidas und dann
von den Cayugas erdrtert. Die Oneidas geben den Diskussionstand dann zuriick an die Mohawks,
die schlieflich die gemeinsame Ansicht der Onondagas bekannt geben. Wenn die Onondagas
zustimmen, gibt der aus der aus ihren Reihen stammende Sprecher des Hauptlingsrates (Tadodaho)
den so gefundenen Konsens bekannt.

Waldlanddiplomatie

Elementare Aspekte der irokesischen Konsensdemokratie strukturierten auch die Form der
AuBenbeziehungen der Konféderation. Die Biindnisse zu anderen indianischen Nationen und den
europdischen Kolonien unterschieden sich in irokesischer Sicht nicht grundlegend vom Aufbau und
der Zwecksetzung der Konféderation selbst. In beiden Fillen war keine herrschaftliche
Zentralinstanz vorhanden, die inneren Frieden durch repressive Mallnahmen herzustellen in der
Lage gewesen ware. Auch in der “Aullenpolitik” gebot das irokesische Protokoll die vorsichtige
Anndherung von zwei (oder mehr) Parteien iiber ein Trauer- und Beileidsritual. (8) In beiden Féllen
hatten souverdn bleibende Alliierte und Verhandlungspartner miteinander zu tun, die auf
konsensuale Entscheidungsverfahren und wiederholte rituelle Friedensstiftung angewiesen blieben.

@

5/7


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn9
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn8

Die historisch folgenreichste Allianz im Rahmen der sogenannten Forrest Diplomacy war die ca.
100 Jahre dauernde und in diesem Zeitraum ein stabiles Dach fiir Handel und kulturellem Austausch
bietende Covenant Chain (Bundeskette) von Irokesen und englischen Kolonien gegen die in
Pelzhandel und um Gebietsanspriiche konkurrierende franzosische Kolonialmacht und deren
indianische Verbiindete. (10) Die an einem friedlichen Handel und indianischen Verbiindeten
interessierten Kolonien des 17. und 18. Jahrhundert mussten sich an die in der gesamten Region
verbreiteten Spielregeln der indianischen Diplomatie anpassen. Dazu gehorte die kostspielige
Verteilung von Geschenken. Die Gesandten ihrer Majestét drgerten sich aber haufig tiber das
Verhandlungsgebaren ihrer indianischen Alliierten. Nicht selten beklagten sie sich bei ihren
Verhandlungspartnern {iber die Anwesenheit zu vieler Menschen am Ort der Konferenz. Wenn das
Thema wichtig war, machte sich eine groe Anzahl von Hauptlingen, Kriegsfiihrern, aber auch von
gewoOhnlichen Mannern, Frauen und Kindern noch zum entferntesten Verhandlungsort auf. Im
Rahmen ihrer Konsensdemokratie war die Wahrscheinlichkeit, dass die erreichte Ubereinkunft fiir
den Irokesenbund schlieflich bindend sein wiirde, desto groRer, je mehr Menschen bei einer
Verhandlung teilnahmen bzw. deren Vorschldge beratschlagen konnten. Der Verhandlungsprozess
selbst hatte einen langen Vorlauf und war aufwéndig. An dieser Stelle kann das Verfahren nicht im
Detail geschildert werden. (11)

Gleichwohl macht es Sinn, auf einige typische Merkmale einzugehen, die mit der konsensualen
Politikverstdandnis der Irokesen zusammenhéngen. So waren die Sprecher der indianischen Seite, im
Gegensatz zu dem, was sich die europdischen Verhandlungspartner oft vorstellten, in der Regel
keine besonders hervorgehobenen Autoritdten.

Vielmehr verlautbarte ein Sprecher, ohne dass er dabei unterbrochen werden durfte, im gepflegten
Redestil der Bundesratsversammlungen lediglich eine ihm im genauen Wortlaut aufgetragene
Botschaft. Wechselte der Gegenstand der Verhandlung, wurde der Sprecher nicht selten durch einen
anderen ersetzt.

Wenn der erste Sprecher der einen Seite des Feuers seine Rede beendet hatte, durften die Zuhorer
von der anderen Seite des Feuers Verstandnisfragen stellen. SchlieRlich ergriff ihr eigener Sprecher
das Wort, um durch einen Dolmetscher zu verkiinden, dass seine Gruppe sich nun zur Beratung
einer Antwort zuriickziehen werde. Eine solche Besprechung dauerte gewodhnlich den Rest des
Verhandlungstages. Uniiblich war es, eine Antwort noch am gleichen Tag zu tiberbringen. Die
Herstellung einer konsensualen Antwort gebot vielmehr, eine Nacht {iber den Sachverhalt zu
schlafen, um am ndchsten Morgen mit einer Stimme sprechen zu kénnen.

Die Antwort hielt sich dann eng an die Form der urspriinglichen Vorschlidge. Jeder einzelne Punkt
wurde noch einmal zusammengefasst und dann jeweils einzeln beantwortet. Waren alle Vorschlage
der ersten Seite beantwortet, durfte die zweite ihrerseits eigene Vorschldge machen, die wiederum
auf die gleiche Weise beantwortet wurden.

Neue Vorschldge konnten wéhrend einer laufenden Ratsverhandlung zwar noch unterbreitet werden:
Ob sie wéhrend der laufenden Konferenz noch beantwortet wurden, stand jedoch auf einem anderen
Blatt, denn sie verlangten unter Umstdnden erst eine lange Phase der Konsensfindung im
Hauptlingsrat. Manche Verhandlungen, aus denen die kolonialen Vertreter bindende
Verpflichtungen ableiteten, hatten die Irokesen als bloe Vorgesprache angesehen, bei denen die
Ansichten der beiden Parteien erstmals zu Gehor gebracht wurden. Wurde auf der irokesischen
Seite iiber einen bestimmten Punkt im Vorfeld einer Vertragsverhandlung keine Einigung erreicht,
beauftragte man die Unterhdndler damit, zwar an einer bereits verabredeten Konferenz

6/7


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn11
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#fn10

teilzunehmen, vor einer bindenden Vereinbarung aber erst den heimischen Konsens einzuholen. Ein
“Vertrag” galt erst dann als giiltig, wenn die Gesandten genau nach ihrer Anweisung gehandelt
hatten. Waren sich die Gesandten der Zustimmung der Daheimgebliebenen nicht sicher, wurden die
laufenden Verhandlungen unterbrochen, bis deren Meinung eingeholt worden war. Den Gesandten
der Kolonialméchte kamen die irokesischen Methoden der Konsensfindung sehr langwierig und
umstdndlich vor. Sie mussten sich an den anderen Zeittakt ihrer indianischen Gegentiber gewthnen,
die fiir kalendergewohnte europdische Augen ungenaue Zeitangaben machten, sich nicht selten
verspadteten und wichtige Angelegenheiten mit einer Beddchtigkeit angingen, die koloniale Politiker
nervos machte.

(1) Titel: Das Attribut "egalitar" ist dabei wichtig: erstens, um die Konfusion mit einer in der gegenwartigen
Politikwissenschaft iiblichen Bezeichnung A. Lijpharts (consensus democracy) fiir eine besonders verhandlungsbetonte
Ausgestaltung des parlamentarischen Systems zu vermeiden, und zweitens, um den sehr wichtigen Umstand zu betonen,
dass eine Voraussetzung fiir das Funktionieren dieser Konsensdemokratie in der weitgehenden 6konomischen und
sozialen Gleichheit ihrer Mitglieder bestand.

(2) Ralf Burnicki: Anarchismus und Konsens. Frankfurt a.M. 2002; Werkstatt fiir Gewaltfreie Aktion Baden (Hrsg.):
Konsens. Handbuch zur gewaltfreien Entscheidungsfindung. Karlsruhe 2004.

(3) Nienhuysen, Frank: Ahnenkult als Endstation. Ortstermin im "Land, in dem das Rebhuhn seine Schwingen schldgt",
in: Stiddeutsche Zeitung, 27./28.6.1998, S. 10.

(4) Die Bezeichnungen "Native Americans" oder "First Nations" fiir "Indians" haben sich im politisch korrekten
Sprachgebrauch der USA und Kanadas mittlerweile durchgesetzt.

(5) Wenn Nienhuysen auf die von den traditionellen Mohawks angeblich nicht geniigend gewiirdigten Bemiihungen der
kanadischen Regierung verweist, den Indianern mehr Selbststdndigkeit zu gewédhren, dann blendet er zugleich aus, dass
jenes Interesse der kanadischen Regierung an "ihren" Mohawks mit dem jiingsten Mohawk-Aufstand von 1990 in Oka
zusammenhéngt. Die Revolte war gerade von jenen traditionalistischen Einstellungen der Akteure gendhrt worden, die
den Mohawk angeblich den Weg in die Moderne versperrten.

(6) Elizabeth C. Stanton , Matilda J. Gage und weitere "Suffragetten" pflegten im Staat New York des 19. Jahrhunderts
Freundschaften mit irokesischen NachbarInnen und lernten von ihnen, dass es zur rechtlosen Stellung der Frau in den
USA eine reale Alternative gegeben hat. Fiir die indianischen Menschen auf den Reservationen sahen sie aber nur die
Maoglichkeit einer Assimilation an die moderne Gesellschaft der USA. Vgl. fiir eine Analyse dieser paradoxen
Beziehung: Thomas Wagner: Irokesen und Demokratie. Ein Beitrag zur Soziologie interkultureller Kommunikation.
Miinster 2004, S. 181-92.

(7) Als einfachste Losung bei fortdauerndem Dissens in wichtigen Fragen bot sich dann eine Spaltung der Siedlung in
mehrere unabhéangige Dorfer an. Kriegerische Aktivitdten, Veranderungen im Pelzhandel, die besondere Reputation
eines Anfiihrers oder Familienstreitigkeiten haben zuweilen den Zu- oder Wegzug von Familiengruppen motiviert und
auf diese Weise zur Regulierung der GruppengrofSe beigetragen.

(8) Todesfélle drohten die Gemeinsamkeit von Biindnissen oder Vertrdgen zu untergraben, konnten sie doch der jeweils
anderen Seite zur Last gelegt werden und daher aggressive Handlungen motivieren.

(9) Die Covenant Chain galt den indianischen Gesandten als ein Biindnis von gleichgestellten Partnern. Die englischen
Kolonien beanspruchten als Vertreter des Konigreichs zwar ihrerseits die Vorherrschaft, konnten sie aber bis zum
Unabhéngigkeitskrieg nicht gegen den Irokesenbund durchsetzen.

(10) Von den aufwéandigen Verhandlungsritualen und den Symbolen der Forrest Diplomacy geben Cadwallader Coldens
Buch "The History Of The Five Indian Nations" (1727) und die von Benjamin Franklin als "Indian Treaties"
publizierten Vertragsprotokolle ein beredtes Zeugnis.

(11) Wagpner a.a.O., S. 95-106.
Anmerkungen

Teil 2 dieser Serie erscheint in GWR 298

717


https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref11
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref10
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref9
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref8
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref7
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref6
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref5
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref4
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref3
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref2
https://www.graswurzel.net/gwr/2005/03/der-irokesenbund-als-egalitare-konsensdemokratie/#ref1

	Der Irokesenbund als egalitäre Konsensdemo­kratie
	Die Konföderation der Haudenosaunee im 17. und 18. Jahrhundert
	Waldlanddiplomatie


