
Aus Ausgabe 341, September 2009

gewaltfreiheit 

Ist Gewaltfreie Kommunikation gelebte Anar-
chie?
1. September 2009 | Katja (Einsfeld) 

Anarchistische Gedanken und Gesellschaftsmodelle haben mich schon früh überzeugt, da sie 
allen Freiraum und Unterstützung bieten, gerecht und direkt wirken, sich immer neu an Be-
dürfnissen anpassen und daher sehr naheliegend scheinen.

Dennoch waren es oft Einflüsse vom Rande anarchistischer Bewegungen oder aus nicht anarchis-
tisch identifizierten Theorien und vor allem Praxen, die meine Vorstellungen von Anarchie konkreti-
siert und meine Begeisterung immer wieder neu bestätigt haben. Einflüsse aus Punk, politischen 
Kommunen, Gestalttherapie, Queertheorie, Mehrfachbeziehungen, Kunst im öffentlichen Raum, 
Antipädagogik, soziologischen Organisationskonzepten wie Buddy-Systemen und in letzter Zeit be-
sonders Gewaltfreier Kommunikation (GFK) bestätigen mich nicht nur darin, dass die Grundkon-
zepte des Anarchismus für mich der Weg und das Ziel sind. 

Sie helfen mir zudem zu verstehen, worin die Enttäuschungen meiner Erwartungen an anarchisti-
sche Bewegung begründet liegen (welche meiner Bedürfnisse sind z.B. bei Dominanzverhalten oder
Zynismus einzelner “Anarchist_innen” nicht erfüllt?) und wie ich mir anarchistische Praxis vorstel-
len und aneignen kann.

“Gewaltfreie Kommunikation ist doch eigentlich der wahre Anarchismus”, sagte ein von mir ge-
schätzter Kenner der Gewaltfreien Kommunikation halb scherzhaft in einer Diskussion um die Ge-
fahr von “Ismen”.

Marshall B. Rosenberg, der Entwickler der GFK, benutzt das Wort Anarchie nie in diesem Kontext, 
wohl auch weil er Zuschreibungen und Bezeichnungen wie “du bist Frau, Anarchist_in, … wir sind 
…, das ist anarchistisch, ungerecht …” ablehnt, da sie es erschweren, mit anderen Menschen in Ver-
bindung zu kommen. Trotzdem gibt es viele interessante Parallelen.

Was sagt also GFK zu anarchistischen Konzepten wie Herrschaftsfreiheit, Bedürfnisorientierung 
und Konsens und wie konkretisiert sie diese Prinzipien zu möglichen Handlungsoptionen, um jetzt 
weitgehend anarchistisch zu leben? 

GFK ist gelebte Anarchie? 

Rosenberg sieht Wolfssprache, d.h. bedürfnisentfremdete (oder “lebensentfremdete” in GFK-Aus-
drucksweise) Sprache, als ein Herrschaftsinstrument. In dieser Sprache gibt es statt des Bewusst-
seins für Bedürfnisse ein von fremdbestimmten Autoritäten festgelegtes “gut” und “böse”. 

1 / 5



Dies und durch Amtssprache ausgedrückte, Verantwortung verschleiernde angebliche Sachzwänge 
tragen dazu bei, Herrschaftsstrukturen weiter zu verfestigen. (Trotz dieser Analyse und Herrschafts-
kritik kooperiert Rosenberg mit Instanzen der Herrschaft und baut im Sinne der GFK eigene Feind-
bilder gegenüber Funktionsträger_innen ab, um z.B. Unterstützung für Schulen nach seinem Kon-
zept oder die Erlaubnis zur Arbeit mit Gefangenen zu bekommen.) 

Weiterhin stellt Rosenberg fest, dass neben dem “du sollst” auch das “ich sollte” (“Wolf nach in-
nen”) nicht nachhaltig funktioniert, da “der Mensch nicht als Sklave geeignet ist”. 

Organisationen beurteilt er danach, ob sie “dem Leben dienen”, das heißt, bedürfnisorientiert sind. 
Um zu vermeiden, dass Treffen von (Polit-)Gruppen im Nachhinein als wenig effektiv wahrgenom-
men werden, regt Rosenberg an, dass jede Person, die einen Punkt einbringt, zugleich sagt, was ihr 
daran wichtig ist, also welches Bedürfnis sie damit erfüllen möchte. 

Bedürfnisse sind Kern und Schlüssel der GFK, die Gewalt als das Erfüllen eigener Bedürfnisse auf 
Kosten anderer definiert. Die Art und Weise, wie über Bedürfnisse kommuniziert wird und Gefühle 
als wichtige Signale für diese Bedürfnisse geschätzt werden, hilft mir, eine konkrete Vorstellung 
von bedürfnisorientiertem anarchistischem Leben zu bekommen. 

Die im Rahmen der GFK angewandten Techniken wie aktives, empathisches Zuhören, Präsenz in 
der Kommunikation mit den Teilnehmenden im Jetzt (statt beispielsweise bei vergangenen schlech-
ten Erfahrungen) und die Frage “was ist in Dir lebendig?” können anarchistische Konzepte von So-
lidarität, Konsensprinzip und Bezugsgruppen, bei denen ebenfalls die Bedürfnisse einzelner Gehör 
finden, bereichern.

Auch das positive Menschenbild anarchistischer Bewegungen konkretisiert sich für mich in dem der
GFK: “Was immer ein Mensch getan hat, es erschien dieser Person als die aktuell beste Strategie 
der Bedürfnisbefriedigung.” 

Das bedeutet, davon auszugehen, dass Menschen nicht aus böser Absicht, sondern nur aus der Un-
kenntnis einer Handlungsoption, die ihre Bedürfnisse erfüllt und gleichzeitig meine nicht verletzt, 
so handeln wie es meinen Bedürfnissen zuwider läuft. Daraus folgt, wie in anarchistischen Ansät-
zen, dass nicht Strafe, sondern gemeinsames Lernen und Aneignen von Fähigkeiten weiter hilft. 
Wenn bei unerfüllten Bedürfnissen akute Gefahr besteht (z.B. Bedürfnis nach Sicherheit für eine_n 
Mitreisende_n, die_der körperlich angegriffen wird) und keine Möglichkeit zur Kommunikation be-
steht, so ist nach GFK der “schützende Einsatz von Macht”, der auch mit körperlicher Gewalt ver-
bunden sein kann, möglich. Die Unterscheidung dieser Macht von solcher, die mit der gewaltfreien 
Grundhaltung nicht vereinbar ist, erfolgt analog zur Unterscheidung defensiver und aggressiver 
Grenzen in der von anarchistischen Kreisen rezipierten Antipädagogik. 

Durch das “Beobachten statt Bewerten” und die Wertschätzung der Bedürfnisse aller Beteiligten in 
der GFK wird ein allgemeingültiges, von oben gesetztes “richtig”-“falsch”, “legal”-“illegal” wider-
sinnig. Die logische Folge davon sind aus meiner Sicht anarchistische freie Vereinbarungen. 

Was nicht auf diese Weise beschlossen oder durch Bedürfnisse begründet ist, kann so leicht als ein 
angeblicher Sachzwang und Versuch der Ausübung von Herrschaft entlarvt werden. Sachzwänge 
gibt es in der GFK nicht. 

Sie geht davon aus, dass jede Person immer mehrere Entscheidungsmöglichkeiten (z.B. die “vier 
Ohren”, also Giraffenohren nach innen, Giraffenohren nach außen, Wolfsohren nach innen, Wolfs-
ohren nach außen) hat und daher selbstbestimmt entscheiden kann, wie sie re_agieren möchte. 

2 / 5



Während mir in anarchistischer Literatur nie so ganz klar wurde, wie “Verantwortung” darin kon-
kret gedacht wird, bietet GFK ein relativ klares Konzept an: Verantwortung kann ich nur für das 
übernehmen, auf das ich antworten kann (im Englischen: response-able). 

Ich übernehme also Verantwortung für meine Gefühle und Bedürfnisse, für die ich selbstbewusst 
eintrete, und damit für mein Handeln. GFK verhindert es, mein Handeln anderen anzulasten und es 
damit zu entschuldigen. Es ist nicht die “Schuld” einer Autorität, wenn ich mich arrangiere, sondern
es ist mein Bedürfnis z.B. meinen Lebensunterhalt zu sichern.

Diese Anerkennung meiner Verantwortung für mein Handeln ist Bedingung, um es zu ändern. 
Amtssprache ist das Gegenteil. 

Trotz des Interesses an der Befindlichkeit der mich umgebenden Menschen, empathischen Verbin-
dungsaufbaus und Gewaltfreier Kommunikation kann ich jedoch nie endgültig beeinflussen, wie 
das von mir Gesagte beim Gegenüber ankommt. 

Es kann also nicht meine Verantwortung sein, für das Wohlbefinden anderer zu sorgen. 

Bedürfnisse sind laut GFK nicht personengebunden (ich kann ein Bedürfnis nach Unterstützung ha-
ben, der Wunsch nach Unterstützung durch Person X ist jedoch eine Strategie). 

Dies im Bewusstsein zu verankern, vermindert die Gefahr emotionaler Sklaverei und des Entschei-
dens über andere. Bitten sind in der GFK Geschenke, weil sie der Empfängerin der Bitte ermögli-
chen, das Leben der Bittenden etwas schöner zu gestalten. Das Geschenk kann natürlich auch abge-
lehnt werden. Ein “Nein” als Antwort auf eine Bitte heißt, dass in der Person, die die Bitte gehört 
hat, gerade ein starkes Bedürfnis aktiv ist, das sie hindert, das Geschenk anzunehmen. Damit ist das 
“Nein” wieder ein Geschenk an die Bittende, die nun wiederum die Chance hat, das Bedürfnis des 
Gegenübers zu erfüllen. 

Der/die GFKler_in ist dabei immer darauf bedacht, dass Bitten nicht aus Schuldgefühlen, Gefallen 
Wollen, Unterordnung, Angst oder ähnlichem erfüllt werden, sondern nur, weil die erfüllende Per-
son dies wirklich selbst will. In dieser Haltung entsteht eine “jeder nach ihren Bedürfnissen”-Atmo-
sphäre, in der nicht mehr aufgerechnet werden muss und die Unterschiede zwischen Geben und 
Nehmen zunehmend verschwinden. 

Kritik annehmen und voneinander lernen? 

Aus anarchistischer Sicht besteht bei Teilen der GFK-Aktivitäten die Gefahr, vermittelnde statt ak-
zeptierende Konfliktanalyse zu betreiben. Unter “vermittelnd” verstehe ich hier nicht nur die Ver-
mittlung zwischen zwei Konfliktparteien, sondern häufig damit verbunden auch die Vermittlung 
von Herrschaft als legitimer Struktur. Akzeptierende Konfliktanalyse dagegen anerkennt stark wi-
dersprüchliche und im System unüberwindbare Gegensätze in Herrschaftsstrukturen, für die sie kei-
ne gemeinsame Bedürfnisebene finden will. 

Die GFK geht davon aus, dass über den Schlüssel der Bedürfnisse auch zu Menschen auf höheren 
Herrschaftsebenen Verbindung aufgebaut werden kann. Selbst wenn dies gelingt, beängstigt mich 
dieser Ansatz aus unterschiedlichen Gründen: Zum einen kommt bei diesem auf die Person und de-
ren Bedürfnisse beschränkte Sicht der Blick auf die dahinter liegenden strukturellen Ursachen und 
Herrschaftsverhältnisse, die ähnliche Konflikte immer wieder hervorbringen werden, zu kurz. Zum 
Anderen ist das Herstellen von Verbindung mit einer Person in höheren Herrschaftsebenen in der 
Regel ein Akt der Akzeptanz der Legitimität dieser Position. 

3 / 5



Ähnliches kann, denke ich, zur Selbstklärung nach GFK gesagt werden, wenn sie das Eingebunden-
sein in Herrschafts- und Unterdrückungssysteme nicht mitdenkt und damit die Schwierigkeit bis 
Unmöglichkeit des “zuerst mit sich selbst klar Werdens” in einer umgebenden, in sich widersprüch-
lichen Struktur nicht sieht. Für bedenklich halte ich auch das bei einigen GFKler_innen beobachtete
“da müssen noch viele Feindbilder abgebaut werden” gegenüber Menschen, die starke Unterdrü-
ckungs- oder Gewalterfahrungen haben, denn das Nicht-Anerkennen der individuell erlebten Ge-
walt kann schlimmstenfalls zu Retraumatisierung führen. 

Was können Anarch@s von der GFK-Bewegung lernen? 

Neben Anregungen aus den oben genannten konkreten Realisierungen anarchistischer Prinzipien ist 
dies meiner Meinung nach vor allem die Anerkennung des sich im Prozess Befindens, des noch 
nicht perfekt und schon gar nicht “im Recht” Seins. Obwohl das “Fragend schreiten wir voran” 
schon weite Verbreitung gefunden hat, gibt es meiner Beobachtung nach noch genügend Situatio-
nen, in denen “man das so nicht sehen kann”, mit “wer so was macht, ist entweder verwirrt oder 
bürgerliche Linke” beurteilt wird oder mensch lieber gar nichts sagt, aus Angst, sich “falsch” oder 
“not pc” zu verhalten. 

Obwohl die Diskurse um das postanarchistische “Fallenlassen der Repressionshypothese” (Herr-
schaft wird nicht nur durch Repressionsorgane ausgeübt, sie ist vielfach verinnerlicht) und Definiti-
onsmacht im Antisexismuskontext dazu beigetragen haben die dichotome Täter_in/Opfer-Auftei-
lung zu hinterfragen, hat sich dies aus meiner Sicht nur in einigen Teilen der anarchistischen Bewe-
gung durchgesetzt.

Dies mag an der Angst, “nicht im Recht zu sein”, dem Unwillen, sich mit den Beweggründen der 
“Feindbilder” auseinander zu setzen, oder dem Fehlen von “safer spaces”, also Räumen und Men-
schen in bzw. mit denen respektvolle und empathische Kommunikation üblich ist, liegen. Die Hal-
tung der GFK ermöglicht durch “Beobachten statt Bewerten” empathisches Zuhören und Kommu-
nikation über Gefühle und Bedürfnisse das Abbauen von Feindbildern, in Kontakt Kommen und 
Verständigen mit Personen, die eine Grenze verletzt oder ein Bedürfnis missachtet haben, ohne die 
eigenen Gefühle und Bedürfnisse zu missachten und ohne weiter Feindbildern zu huldigen. 

GFK-Treffen enden gewöhnlich mit einer “Feiern und Trauern”-Runde in der jede_r Teilnehmer_in 
sagt, wie es ihm/ihr mit dem Treffen (oder was anderes Bewegendes aus dem Leben) gegangen ist. 
In den anarchistischen Gruppen, die ich kennen gelernt habe, kommen die Reflexionen der gemein-
samen Tätigkeit und die damit verbundenen Gefühle zu kurz, was die gemeinsame Weiterentwick-
lung erheblich erschwert. Statt Trauer (“ich bin genervt, weil ich Unterstützung bei … brauche”) ist 
Zynismus und Jammern (“Da passiert ja doch nichts”), also das Zurückfallen in die eigentlich zu 
dekonstruierende passive Opferrolle zu beobachten. 

Anarch@s danken nicht. Danken erinnert oft an das manipulative “Das hast Du aber schön ge-
macht” aus entfremdeten Zusammenhängen und erscheint bei selbstbestimmter Tätigkeit nicht an-
gebracht.

Was dabei verloren geht, ist die gegenseitige Wertschätzung für das, was die einzelnen tun. Die 
GFKler_innen drücken Wertschätzung und Anerkennung routiniert mit Hilfe einer Variante der vier 
Schritte aus: “Du hast … getan. Das löst Freude/Erleichterung/… in mir aus, weil mir … wichtig 
ist”. 

4 / 5



Perspektiven für anarchistische Praxis? 

Die nicht unumstrittene Sapir-Whorf-Hypothese besagt, dass Sprache Einfluss auf das Denken und 
damit das Handeln hat. Unabhängig davon können die beschriebenen Ansätze der GFK anarchisti-
sche Praxis bereichern, für die “Anwesenheit des Ziels in den Mitteln” sorgen. Es erscheint mir 
wichtig, sich jetzt emanzipatorische Fähigkeiten anzueignen und herrschaftsfreie Kulturen und 
Strukturen aufzubauen, weil ich jetzt ein Bedürfnis nach Selbstbestimmung, Gemeinschaft, Gese-
hen Werden, Beitragen können und Unterstützung habe und nicht in der Haltung des Opfers auf 
eine ferne Revolution, in der sich Herrschaftsverhalten möglicherweise wiederholen wird, warten 
will. 

In Aldous Huxleys “Schöne neue Welt” werden Gefühle als systemgefährdend von den Herrschen-
den möglichst unterbunden. Viele Techniken anarchistischer Praxis wie Mitbestimmung, flache Hi-
erarchien und Kooperation in kleinen Projektgruppen haben ihren Weg in den Mainstream des Ka-
pitalismus gefunden.

Vielleicht ist die gewaltfreie bedürfnisorientierte Aufrichtigkeit der GFK etwas, was nicht nur die 
Kommunikation in herrschaftsfreien Kontexten bereichern kann, sondern beim Versuch der Aneig-
nung durch Herrschaftsstrukturen zur Erzielung eines angenehmeren Betriebsklimas dessen eigene 
tiefe Widersprüchlichkeit zu Tage fördern könnte. 

5 / 5


	Ist Gewaltfreie Kommunikation gelebte Anar­chie?
	GFK ist gelebte Anarchie?
	Kritik annehmen und voneinander lernen?
	Was können Anarch@s von der GFK-Bewegung lernen?
	Perspektiven für anarchistische Praxis?


