fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 341, September 2009

gewaltfreiheit

Ist Gewaltfreie Kommunikation gelebte Anar-
chie?

Anarchistische Gedanken und Gesellschaftsmodelle haben mich schon friih iiberzeugt, da sie
allen Freiraum und Unterstiitzung bieten, gerecht und direkt wirken, sich immer neu an Be-
diirfnissen anpassen und daher sehr naheliegend scheinen.

Dennoch waren es oft Einfliisse vom Rande anarchistischer Bewegungen oder aus nicht anarchis-
tisch identifizierten Theorien und vor allem Praxen, die meine Vorstellungen von Anarchie konkreti-
siert und meine Begeisterung immer wieder neu bestétigt haben. Einfliisse aus Punk, politischen
Kommunen, Gestalttherapie, Queertheorie, Mehrfachbeziehungen, Kunst im 6ffentlichen Raum,
Antipadagogik, soziologischen Organisationskonzepten wie Buddy-Systemen und in letzter Zeit be-
sonders Gewaltfreier Kommunikation (GFK) bestédtigen mich nicht nur darin, dass die Grundkon-
zepte des Anarchismus fiir mich der Weg und das Ziel sind.

Sie helfen mir zudem zu verstehen, worin die Enttduschungen meiner Erwartungen an anarchisti-
sche Bewegung begriindet liegen (welche meiner Bediirfnisse sind z.B. bei Dominanzverhalten oder
Zynismus einzelner “Anarchist_innen” nicht erfiillt?) und wie ich mir anarchistische Praxis vorstel-
len und aneignen kann.

“Gewaltfreie Kommunikation ist doch eigentlich der wahre Anarchismus”, sagte ein von mir ge-
schatzter Kenner der Gewaltfreien Kommunikation halb scherzhaft in einer Diskussion um die Ge-
fahr von “Ismen”.

Marshall B. Rosenberg, der Entwickler der GFK, benutzt das Wort Anarchie nie in diesem Kontext,
wohl auch weil er Zuschreibungen und Bezeichnungen wie “du bist Frau, Anarchist_in, ... wir sind
..., das ist anarchistisch, ungerecht ...” ablehnt, da sie es erschweren, mit anderen Menschen in Ver-
bindung zu kommen. Trotzdem gibt es viele interessante Parallelen.

Was sagt also GFK zu anarchistischen Konzepten wie Herrschaftsfreiheit, Bediirfnisorientierung
und Konsens und wie konkretisiert sie diese Prinzipien zu moglichen Handlungsoptionen, um jetzt
weitgehend anarchistisch zu leben?

GFK ist gelebte Anarchie?

Rosenberg sieht Wolfssprache, d.h. bediirfnisentfremdete (oder “lebensentfremdete” in GFK-Aus-
drucksweise) Sprache, als ein Herrschaftsinstrument. In dieser Sprache gibt es statt des Bewusst-
seins fiir Bediirfnisse ein von fremdbestimmten Autoritdten festgelegtes “gut” und “bose”.

1/5



Dies und durch Amtssprache ausgedriickte, Verantwortung verschleiernde angebliche Sachzwange
tragen dazu bei, Herrschaftsstrukturen weiter zu verfestigen. (Trotz dieser Analyse und Herrschafts-
kritik kooperiert Rosenberg mit Instanzen der Herrschaft und baut im Sinne der GFK eigene Feind-
bilder gegeniiber Funktionstrdger_innen ab, um z.B. Unterstiitzung fiir Schulen nach seinem Kon-
zept oder die Erlaubnis zur Arbeit mit Gefangenen zu bekommen.)

Weiterhin stellt Rosenberg fest, dass neben dem “du sollst” auch das “ich sollte” (“Wolf nach in-
nen”) nicht nachhaltig funktioniert, da “der Mensch nicht als Sklave geeignet ist”.

Organisationen beurteilt er danach, ob sie “dem Leben dienen”, das heif$t, bediirfnisorientiert sind.
Um zu vermeiden, dass Treffen von (Polit-)Gruppen im Nachhinein als wenig effektiv wahrgenom-
men werden, regt Rosenberg an, dass jede Person, die einen Punkt einbringt, zugleich sagt, was ihr
daran wichtig ist, also welches Bediirfnis sie damit erfiillen méochte.

Bediirfnisse sind Kern und Schliissel der GFK, die Gewalt als das Erfiillen eigener Bediirfnisse auf
Kosten anderer definiert. Die Art und Weise, wie liber Bediirfnisse kommuniziert wird und Gefiihle
als wichtige Signale fiir diese Bediirfnisse geschatzt werden, hilft mir, eine konkrete Vorstellung
von bediirfnisorientiertem anarchistischem Leben zu bekommen.

Die im Rahmen der GFK angewandten Techniken wie aktives, empathisches Zuhoren, Prasenz in
der Kommunikation mit den Teilnehmenden im Jetzt (statt beispielsweise bei vergangenen schlech-
ten Erfahrungen) und die Frage “was ist in Dir lebendig?” konnen anarchistische Konzepte von So-
lidaritat, Konsensprinzip und Bezugsgruppen, bei denen ebenfalls die Bediirfnisse einzelner Gehor
finden, bereichern.

Auch das positive Menschenbild anarchistischer Bewegungen konkretisiert sich fiir mich in dem der
GFK: “Was immer ein Mensch getan hat, es erschien dieser Person als die aktuell beste Strategie
der Bediirfnisbefriedigung.”

Das bedeutet, davon auszugehen, dass Menschen nicht aus béser Absicht, sondern nur aus der Un-
kenntnis einer Handlungsoption, die ihre Bediirfnisse erfiillt und gleichzeitig meine nicht verletzt,
so handeln wie es meinen Bediirfnissen zuwider lauft. Daraus folgt, wie in anarchistischen Ansit-
zen, dass nicht Strafe, sondern gemeinsames Lernen und Aneignen von Féahigkeiten weiter hilft.
Wenn bei unerfiillten Bediirfnissen akute Gefahr besteht (z.B. Bediirfnis nach Sicherheit fiir eine_n
Mitreisende_n, die_der korperlich angegriffen wird) und keine Méglichkeit zur Kommunikation be-
steht, so ist nach GFK der “schiitzende Einsatz von Macht”, der auch mit korperlicher Gewalt ver-
bunden sein kann, moglich. Die Unterscheidung dieser Macht von solcher, die mit der gewaltfreien
Grundhaltung nicht vereinbar ist, erfolgt analog zur Unterscheidung defensiver und aggressiver
Grenzen in der von anarchistischen Kreisen rezipierten Antipddagogik.

Durch das “Beobachten statt Bewerten” und die Wertschitzung der Bediirfnisse aller Beteiligten in
der GFK wird ein allgemeingiiltiges, von oben gesetztes “richtig”-“falsch”, “legal”-“illegal” wider-
sinnig. Die logische Folge davon sind aus meiner Sicht anarchistische freie Vereinbarungen.

Was nicht auf diese Weise beschlossen oder durch Bediirfnisse begriindet ist, kann so leicht als ein
angeblicher Sachzwang und Versuch der Ausiibung von Herrschaft entlarvt werden. Sachzwénge
gibt es in der GFK nicht.

Sie geht davon aus, dass jede Person immer mehrere Entscheidungsméglichkeiten (z.B. die “vier
Ohren”, also Giraffenohren nach innen, Giraffenohren nach aulen, Wolfsohren nach innen, Wolfs-
ohren nach aullen) hat und daher selbstbestimmt entscheiden kann, wie sie re_agieren mochte.

2/5



Wihrend mir in anarchistischer Literatur nie so ganz klar wurde, wie “Verantwortung” darin kon-
kret gedacht wird, bietet GFK ein relativ klares Konzept an: Verantwortung kann ich nur fiir das
iibernehmen, auf das ich antworten kann (im Englischen: response-able).

Ich tibernehme also Verantwortung fiir meine Gefiihle und Bediirfnisse, fiir die ich selbstbewusst
eintrete, und damit fiir mein Handeln. GFK verhindert es, mein Handeln anderen anzulasten und es
damit zu entschuldigen. Es ist nicht die “Schuld” einer Autoritédt, wenn ich mich arrangiere, sondern
es ist mein Bediirfnis z.B. meinen Lebensunterhalt zu sichern.

Diese Anerkennung meiner Verantwortung fiir mein Handeln ist Bedingung, um es zu dndern.
Amtssprache ist das Gegenteil.

Trotz des Interesses an der Befindlichkeit der mich umgebenden Menschen, empathischen Verbin-
dungsaufbaus und Gewaltfreier Kommunikation kann ich jedoch nie endgiiltig beeinflussen, wie
das von mir Gesagte beim Gegeniiber ankommt.

Es kann also nicht meine Verantwortung sein, fiir das Wohlbefinden anderer zu sorgen.

Bediirfnisse sind laut GFK nicht personengebunden (ich kann ein Bediirfnis nach Unterstiitzung ha-
ben, der Wunsch nach Unterstiitzung durch Person X ist jedoch eine Strategie).

Dies im Bewusstsein zu verankern, vermindert die Gefahr emotionaler Sklaverei und des Entschei-
dens iiber andere. Bitten sind in der GFK Geschenke, weil sie der Empfangerin der Bitte ermogli-
chen, das Leben der Bittenden etwas schoner zu gestalten. Das Geschenk kann natiirlich auch abge-
lehnt werden. Ein “Nein” als Antwort auf eine Bitte heiflt, dass in der Person, die die Bitte gehort
hat, gerade ein starkes Bediirfnis aktiv ist, das sie hindert, das Geschenk anzunehmen. Damit ist das
“Nein” wieder ein Geschenk an die Bittende, die nun wiederum die Chance hat, das Bediirfnis des
Gegentiibers zu erfiillen.

Der/die GFKler_in ist dabei immer darauf bedacht, dass Bitten nicht aus Schuldgefiihlen, Gefallen
Wollen, Unterordnung, Angst oder dhnlichem erfiillt werden, sondern nur, weil die erfiillende Per-
son dies wirklich selbst will. In dieser Haltung entsteht eine “jeder nach ihren Bediirfnissen”-Atmo-
sphére, in der nicht mehr aufgerechnet werden muss und die Unterschiede zwischen Geben und
Nehmen zunehmend verschwinden.

Kritik annehmen und voneinander lernen?

Aus anarchistischer Sicht besteht bei Teilen der GFK-Aktivititen die Gefahr, vermittelnde statt ak-
zeptierende Konfliktanalyse zu betreiben. Unter “vermittelnd” verstehe ich hier nicht nur die Ver-
mittlung zwischen zwei Konfliktparteien, sondern hdufig damit verbunden auch die Vermittlung
von Herrschaft als legitimer Struktur. Akzeptierende Konfliktanalyse dagegen anerkennt stark wi-
derspriichliche und im System uniiberwindbare Gegensétze in Herrschaftsstrukturen, fiir die sie kei-
ne gemeinsame Bediirfnisebene finden will.

Die GFK geht davon aus, dass liber den Schliissel der Bediirfnisse auch zu Menschen auf héheren
Herrschaftsebenen Verbindung aufgebaut werden kann. Selbst wenn dies gelingt, bedngstigt mich
dieser Ansatz aus unterschiedlichen Griinden: Zum einen kommt bei diesem auf die Person und de-
ren Bediirfnisse beschrankte Sicht der Blick auf die dahinter liegenden strukturellen Ursachen und
Herrschaftsverhéltnisse, die dhnliche Konflikte immer wieder hervorbringen werden, zu kurz. Zum
Anderen ist das Herstellen von Verbindung mit einer Person in h6heren Herrschaftsebenen in der
Regel ein Akt der Akzeptanz der Legitimitét dieser Position.

3/5



Ahnliches kann, denke ich, zur Selbstkldrung nach GFK gesagt werden, wenn sie das Eingebunden-
sein in Herrschafts- und Unterdriickungssysteme nicht mitdenkt und damit die Schwierigkeit bis
Unmoglichkeit des “zuerst mit sich selbst klar Werdens” in einer umgebenden, in sich widerspriich-
lichen Struktur nicht sieht. Fiir bedenklich halte ich auch das bei einigen GFKler_innen beobachtete
“da miissen noch viele Feindbilder abgebaut werden” gegeniiber Menschen, die starke Unterdrii-
ckungs- oder Gewalterfahrungen haben, denn das Nicht-Anerkennen der individuell erlebten Ge-
walt kann schlimmstenfalls zu Retraumatisierung fiihren.

Was konnen Anarch@s von der GFK-Bewegung lernen?

Neben Anregungen aus den oben genannten konkreten Realisierungen anarchistischer Prinzipien ist
dies meiner Meinung nach vor allem die Anerkennung des sich im Prozess Befindens, des noch
nicht perfekt und schon gar nicht “im Recht” Seins. Obwohl das “Fragend schreiten wir voran”
schon weite Verbreitung gefunden hat, gibt es meiner Beobachtung nach noch geniigend Situatio-
nen, in denen “man das so nicht sehen kann”, mit “wer so was macht, ist entweder verwirrt oder
biirgerliche Linke” beurteilt wird oder mensch lieber gar nichts sagt, aus Angst, sich “falsch” oder
“not pc” zu verhalten.

Obwohl die Diskurse um das postanarchistische “Fallenlassen der Repressionshypothese” (Herr-
schaft wird nicht nur durch Repressionsorgane ausgeiibt, sie ist vielfach verinnerlicht) und Definiti-
onsmacht im Antisexismuskontext dazu beigetragen haben die dichotome Tater_in/Opfer-Auftei-
lung zu hinterfragen, hat sich dies aus meiner Sicht nur in einigen Teilen der anarchistischen Bewe-
gung durchgesetzt.

Dies mag an der Angst, “nicht im Recht zu sein”, dem Unwillen, sich mit den Beweggriinden der
“Feindbilder” auseinander zu setzen, oder dem Fehlen von “safer spaces”, also Rdumen und Men-
schen in bzw. mit denen respektvolle und empathische Kommunikation tiblich ist, liegen. Die Hal-
tung der GFK erméglicht durch “Beobachten statt Bewerten” empathisches Zuhéren und Kommu-
nikation iiber Gefiihle und Bediirfnisse das Abbauen von Feindbildern, in Kontakt Kommen und
Verstandigen mit Personen, die eine Grenze verletzt oder ein Bediirfnis missachtet haben, ohne die
eigenen Gefiihle und Bediirfnisse zu missachten und ohne weiter Feindbildern zu huldigen.

GFK-Treffen enden gew6hnlich mit einer “Feiern und Trauern”-Runde in der jede_r Teilnehmer_in
sagt, wie es ihm/ihr mit dem Treffen (oder was anderes Bewegendes aus dem Leben) gegangen ist.
In den anarchistischen Gruppen, die ich kennen gelernt habe, kommen die Reflexionen der gemein-
samen Tdtigkeit und die damit verbundenen Gefiihle zu kurz, was die gemeinsame Weiterentwick-
lung erheblich erschwert. Statt Trauer (“ich bin genervt, weil ich Unterstiitzung bei ... brauche”) ist
Zynismus und Jammern (“Da passiert ja doch nichts”), also das Zuriickfallen in die eigentlich zu
dekonstruierende passive Opferrolle zu beobachten.

Anarch@s danken nicht. Danken erinnert oft an das manipulative “Das hast Du aber schon ge-
macht” aus entfremdeten Zusammenhédngen und erscheint bei selbstbestimmter Tatigkeit nicht an-
gebracht.

Was dabei verloren geht, ist die gegenseitige Wertschatzung fiir das, was die einzelnen tun. Die
GFKler_innen driicken Wertschdtzung und Anerkennung routiniert mit Hilfe einer Variante der vier
Schritte aus: “Du hast ... getan. Das 16st Freude/Erleichterung/... in mir aus, weil mir ... wichtig

3 »

1st™.

4/5



Perspektiven fiir anarchistische Praxis?

Die nicht unumstrittene Sapir-Whorf-Hypothese besagt, dass Sprache Einfluss auf das Denken und
damit das Handeln hat. Unabhdngig davon kénnen die beschriebenen Ansétze der GFK anarchisti-
sche Praxis bereichern, fiir die “Anwesenheit des Ziels in den Mitteln” sorgen. Es erscheint mir
wichtig, sich jetzt emanzipatorische Fahigkeiten anzueignen und herrschaftsfreie Kulturen und
Strukturen aufzubauen, weil ich jetzt ein Bediirfnis nach Selbstbestimmung, Gemeinschaft, Gese-
hen Werden, Beitragen kénnen und Unterstiitzung habe und nicht in der Haltung des Opfers auf
eine ferne Revolution, in der sich Herrschaftsverhalten moglicherweise wiederholen wird, warten
will.

In Aldous Huxleys “Schone neue Welt” werden Gefiihle als systemgefdhrdend von den Herrschen-
den moglichst unterbunden. Viele Techniken anarchistischer Praxis wie Mitbestimmung, flache Hi-
erarchien und Kooperation in kleinen Projektgruppen haben ihren Weg in den Mainstream des Ka-
pitalismus gefunden.

Vielleicht ist die gewaltfreie bediirfnisorientierte Aufrichtigkeit der GFK etwas, was nicht nur die
Kommunikation in herrschaftsfreien Kontexten bereichern kann, sondern beim Versuch der Aneig-
nung durch Herrschaftsstrukturen zur Erzielung eines angenehmeren Betriebsklimas dessen eigene
tiefe Widerspriichlichkeit zu Tage férdern konnte.

5/5



	Ist Gewaltfreie Kommunikation gelebte Anar­chie?
	GFK ist gelebte Anarchie?
	Kritik annehmen und voneinander lernen?
	Was können Anarch@s von der GFK-Bewegung lernen?
	Perspektiven für anarchistische Praxis?


