fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 425, anuar 2018

Konsenskultur und Konsensmethode
Uber die Tragfahigkeit von Konsens

Im Oktober 2017 eriffnete Joris Kern in der GWR 422 mit seinem Artikel "Konsens als radi-
kale Kultur von Wertschatzung. Kontakt und Verletzlichkeit" (S. 10 f.) eine Diskussion. die
Katja Einsfelds im November in der GWR 423 mit ihrem Artikel "Robuste Konsenskonzep-
te" (S. 17) und Jan Rolletschek im Dezember in der GWR 424 mit seinem Artikel "Robuste
oder fragile Handlungseinheit?" (S. 18) fortsetzten. Darauf antwortet nun wiederum Joris
Kern mit folgendem Artikel. (GWR-Red.)

Wie schaffen wir es, mit dem Konsensprinzip tragfédhige Vereinbarungen zu treffen? Es gibt viele
verschiedene Konsensmethoden, mit denen unterschiedliche Grade von Zustimmung und Ableh-
nung zu einem Vorschlag abgefragt werden kénnen und die gemeinsam haben, dass es ein Vetorecht
gibt. Letzteres ist unumgédnglich, denn wenn man mochte, dass Menschen freiwillig JA zu etwas sa-
gen, miissen sie auch die Mdéglichkeit haben, NEIN dazu zu Sagen, sonst wére es ja nicht freiwillig.
So gut, so schon.

Nun kann man diese Konsensmethoden so anwenden wie ein komplizierteres Mehrheitsverfahren.
Es gibt einen Vorschlag, und daraufhin méglichst schnell eine Abstimmung. Wenn dabei niemand
ein Veto hat, ist der Vorschlag angenommen und man hat sozusagen einen Vertrag geschlossen.

Diesem Vertragskonsens haben sich dann alle unterzuordnen, auch wenn méglicherweise nur ein
Fiinftel der Gruppe den Vorschlag super"” fand, der Rest Bedenken oder Ablehnung hatte. Falls ein
Veto auftaucht, ist das nervig und hélt den Prozess auf, das Plenum wird ldnger, es stort. Ich hinge-
gen mochte argumentieren: Wenn bei der Konsensabfrage ein Veto auftaucht, ist im Prozess vorher
etwas grundlegend schiefgelaufen. Konsens kam nur als Methode vor, nicht als Haltung.

Verschiedene Formen des "Schieflaufens"

Das "Schieflaufen" kann verschiedene Formen haben. Z.B. kann es eine Diskussion gegeben haben,
an deren Ende es so aussieht, als gdbe es eine Einigung. Bei der Konsensabfrage, die dann eigent-
lich nur noch eine Bestétigung der erzielten Einigung waére, legt jedoch eine Person ein Veto ein.

Oder aber, es gibt eine Diskussion mit kontroversen Meinungen und Wiinschen, an deren Ende ein
Konsensvorschlag formuliert wird, der nicht fiir alle akzeptabel ist, weswegen es zu einem Veto
kommt.

In beiden Féllen ist das formale - Prozedere einer Konsensmethode erfiillt, es mangelt aber an Kon-
senskultur.

Konsenskultur ist - kurz gefasst - die Haltung und das Bekenntnis dazu, gemeinsam nach Losungen
zu suchen, die fiir alle Beteiligten bestmoglich ihre Bediirfnisse erfiillen. Es ist der Wechsel von

1/4



Kompromisskultur, in der Bediirfnisse vorrangig in Konkurrenz zueinander wahrgenommen wer-
den, zu einer Kultur von Kooperation und Wohlwollen.

Ein Konsens, der in einer Haltung der Konsenskultur gefunden wird, ist wahrscheinlich weniger
vertragsformig, ich halte ihn trotzdem oder gerade deshalb fiir "solider".

Wenn ein Konsens mit dem Hintergrund von Bediirfniskonkurrenzdenken getroffen wird, ist ein
Veto einzulegen eine starke Machtausiibung. Unter Umstdnden ist sie notig, um sich gegen eine
tibermdchtig empfundene Gruppe oder Dynamik zur Wehr zu setzen. Oder sie wird von Individuen
genutzt, die keine Lust haben, sich mit den anderen auseinanderzusetzen, aber dennoch auf ihrer
Position beharren. Eventuell empfindet der Rest der Gruppe letzteres, wahrend die Veto-einlegende
Person sich in ersterer Situation sieht.

Natiirlich hat ein solches Miteinander mit der urspriinglichen Intention hinter der Entscheidung ein
Konsensverfahren anzuwenden, nidmlich Herrschaftsstrukturen abzubauen, nicht mehr viel zu tun.

Wenn bei der Konsensabfrage ein Veto auftaucht, ist im Prozess vorher etwas schief-
gelaufen.

Wenn jemand eine Gruppe zwei Stunden lang diskutieren ldsst, ohne sich einzubringen und an-
schlieBend ein Veto einlegt, ist das moglicherweise ein Zeichen von fehlender Kommunikations-
kompetenz und Selbstkenntnis. Erstmal ist jedoch festzuhalten, dass es anscheinend vetowirksame
Bedenken gegeben hat, die dadurch, dass sie nicht gedu8ert wurden, der Gruppe nicht zur Konsen-
serarbeitung zur Verfiigung standen. Ein Konsens im Sinne von Konsenskultur wére dadurch auch
ohne ein Veto nicht moglich gewesen.

Eine Losung zu finden, die allen Bediirfnissen so weit wie moglich gerecht wird, kann eben nur ge-
schaffen werden, wenn alle relevanten Bediirfnisse zuginglich sind. Ein Konsens, in dem Menschen
sich schon wéhrend des Prozesses der Findung zuriicknehmen oder sich nicht "gesehen" fiihlen,
wird niemals enthusiastisch mitgetragen werden. IThm wird hochstens "gehorcht". Sich selbst trans-
parent zu machen, die eigenen Wiinsche und Bediirfnisse "zur Verfiigung zu stellen" ist also ein
wichtiger Aspekt von Konsenskultur. Dass man selbst immer alle Bediirfnisse genau kennt und sich
dann auch noch traut, sie zu zeigen, ist natiirlich utopisch, trotzdem geht es mir hier darum, aufzu-
zeigen, wie wertvoll es ist, diese Fahigkeit zu entwickeln und wertzuschétzen.

Im zweiten "schiefgelaufenen" Fall ist der Prozess zu friih abgebrochen worden. Statt sich weiter
auf die Bedenken einer Minderheit oder die verschiedenen kontroversen Positionen, die im Raum
stehen einzulassen, gab es den Versuch, eine Mehrheitsentscheidung durchzudriicken Manchmal
funktioniert das, z.B. weil Menschen sich aus Angst vor sozialen Sanktionen nicht trauen ein Veto
einzulegen, oder weil sie selbst nicht "stéren" wollen und um den Gruppenprozess nicht zu blockie-
ren eine Konsensstufe wahlen, die weder Veto noch Einverstandnis ist. Auch das ist letztendlich
Kompromisskultur: Die Mehrheit, deren Bediirfnisse im Vorschlag enthalten sind, wird vermeint-
lich davon verschont, sich mit den Positionen derer auseinandersetzen zu miissen, die ein Problem
damit haben. Die wiederum haben sich dem "Konsens", also der Mehrheit, unterzuordnen. Ein sol-
cher Konsens ist nicht nur schadlich auf der Sachebene - denn eine noch bessere Losung kann nicht
gefunden werden, weil Positionen fehlen, und die {iberstimmten Menschen werden sich kaum be-
geistert" an der Umsetzung beteiligen. Eventuell werden sie den Beschluss sogar (unbewusst) sabo-
tieren und aullerdem in Zukunft noch weniger bereit sein, Abstriche zugunsten anderer zu machen.
Der wirkliche Verlust liegt in Kontakt und Vertrauen, also letztendlich der Zukunftsfahigkeit der

2/4



Gruppe. Menschen haben in dieser Situation und mit dieser Gruppe die Erfahrung gemacht, dass
Minderheitenpositionen unbequem und unwillkommen sind, dass es nicht erwiinscht ist, auf Be-
diirfnisse zu achten und sie zu kommunizieren. Sie fiihlen sich dadurch in der Gruppe weniger si-
cher und willkommen.

Das gilt tibrigens auch fiir die Menschen, deren Position sich diesmal durchsetzen konnte, denn sie
wissen, dass es ihnen auch so ergehen konnte, wenn es um ein anderes Thema geht. Die Erfahrung,
dass ein schneller Vertrag und die Bequemlichkeit der Mehrheit wichtiger sind als die Bediirfnisse
der Einzelnen, fiihrt zu einem Vertrauensverlust zu den Menschen, mit denen jemand in Konsen-
sprozessen ist. Das Gefiihl in der Gruppe emotional nicht "sicher" zu sein, fiihrt wiederum dazu,
dass Menschen in Einzelkdmpfermodus verfallen und in Zukunft weniger von sich zeigen, weniger
bereit sind, Abstriche zu machen und weniger vertrauen, dass Konsensvereinbarungen, bei denen
man sich um einen ungel6sten Aspekt spater kiimmern will, funktionieren.

Vertrauensverlust fiihrt zu zdheren Prozessen; wohingegen Vertrauen (und damit langfristig auch
Vertrautheit) Aushandlungsprozesse auf die Dauer beschleunigen kénnen.

Den Konsens kdnnen wir als Kultur begreifen, gepragt von Wohlwollen, Kontakt und Verlasslich-
keit.

Ebenso wichtig wie sich selbst transparent zu machen ist es auch, sich fiir die Anliegen der anderen
zu 6ffnen, ganz besonders, wenn man selbst in einer mehrheitsfahigen Position ist oder einem das
Thema relativ gleichgiiltig ist. Genau dann ist es besonders wichtig, sich zur Konsensfindung zur
Verfiigung zu stellen. In der mehrheitsfahigen Position, um ein klares Signal zu senden, dass es
nicht um Gewinnen, sondern um Konsens geht. In der indifferenten Position, um Konfliktparteien,
die sich nicht einigen kénnen, oder Minderheiten, die Angst haben, ihre Bediirfnisse konnten iiber-
gangen werden, zu unterstiitzen; Unterstiitzen meine ich hier natiirlich nicht im Sinne von Partei er-
greifen, sondern im Sinne der Gruppe und im Sinne des konsensuellen Miteinanders vermitteln oder
wieder (emotionale) Raume fiir gemeinsame Bewegung zu schaffen.

Gruppe kann mehr sein als die Summe ihrer Teile, wenn die Teile gern Teil der Gruppe sind und ein
wichtiges Anliegen der Gruppe das Wohlergehen der Teile ist. Gruppe ist in diesem Fall etwas, das
Synergie-Effekte generiert, die die kraftaufwandigen Aspekte von Gruppenprozessen iiberwiegen.

Eine Gruppe, der nicht (auch) das Wohlergehen der Teile ein wichtiges Anliegen ist zerfallt, weil
einzelne immer wieder iiber ihre Grenzen gehen, um sie aufrecht zu erhalten oder sich ihr verwei-
gern, weil sie sich nicht mit ihr identifizieren kénnen. Gruppe wird so ein dogmatisches Konstrukt,
dem sich die einzelnen unterzuordnen haben und das nur mit Gewalt und Schuldgefiihlen aufrecht
erhalten werden kann, weil Menschen mehr oder weniger bewusst beginnen, sich gegen das Dogma
"Gruppe" aufzulehnen, von dem sie sich eingeschrdnkt und ausgenutzt fiihlen.

Freie Menschen in freien Vereinbarungen

Wenn wir an "freie Menschen in freien Vereinbarungen" glauben, dann stellen sich u.a. die Fragen:
Wann sind Menschen frei, was tragt dazu bei? Und was sind die Voraussetzungen fiir freie Verein-
barungen? Konsens als Methode kann darauf nicht die Antwort sein, denn genauso, wie freie Men-
schen in freien Vereinbarungen sich dafiir entscheiden kénnen, etwas nach dem Mehrheitsprinzip
abzustimmen, kann jede Konsensmethode auch manipulativ und herrschaftsférmig angewandt wer-
den, z.B. wenn Dissens mit sozialen Sanktionen bestraft wird, Menschen von anderen abhingig sind

3/4



oder Neid und Missgunst die Atmosphére beherrschen, weil Bediirfnisse in Konkurrenz zueinander
gesehen werden.

Konsens ist unter diesen Umstdnden alles andere als stabil, oder wird es erst, wenn er durch
Sanktionen durchgesetzt und aufrecht erhalten wird. Spatestens dann fiihrt sich die "Herrschaftsfrei-
heit" selbst ad absurdum.

Der Ausstieg aus dem Dilemma gelingt nur, wenn wir Konsens eben nicht als Methode, sondern als
Haltung, als Kultur begreifen.

Diese Kultur ist geprdagt von Wohlwollen, Kontakt und Verlésslichkeit. Die gewdhlte Konsensme-
thode ist hier nur noch die letztendliche Abfrage des bereits gefundenen Entwurfs, der so gut wie
moglich alle Bediirfnisse mit bedenkt. Dieser Entwurf kann sich d@ndern, wirkt also unter Umstén-
den weniger "solide". Wenn gleichzeitig alle Beteiligten die Sicherheit haben, dass er sich nicht
ohne ihre Zustimmung &ndert und bei jeder Anderung wohlwollend ihre Bediirfnisse und Bedenken
mit einfliefen, miissen sie sich trotzdem nicht bedroht fithlen, sondern kénnen einander vertrauen
und sich entspannen.

Nichts liegt mir dabei ferner als einen "Leidenswettbewerb" auszurufen, wie Katja Einsfeld in
ihrem Artikel in der GWR 423 befiirchtet! Schon die Vorstellung, Bediirfnisse hatten immer mit
Leiden oder Leidensvermeidung zu tun, bzw. hitten dann mehr Gewicht, wenn sie mit mehr Leiden
verkniipft sind widerspricht zutiefst meiner Utopie von Konsenskultur, in der es genau darum geht,
dass es allen Beteiligten maximal GUT geht. Dass es das nicht immer tut und dass wir alle unter-
schiedliche Geschichten von Leid haben, die uns beeinflussen, ist klar. Viele von uns haben gelernt,
dass man durch Leiden andere manipulieren kann und darf; dass man Forderungen an andere stellen
darf, wenn man zuerst als "Vorschuss" {iber die eigenen Grenzen geht oder am stdrksten leidet; oder
auch, dass es gefahrlich ist, sich verletzlich zu zeigen und sicherer, sich hinter "objektiven" Positio-
nen oder den Anliegen "der Gruppe" zu verstecken. Viele von uns haben auch einfach nicht gelernt,
Zugang zu ihren Gefiihlen und Bediirfnissen zu haben, diese zu reflektieren und sich mitzuteilen.
Und fiir viele ist es Teil der eigenen Identitadt, Opfer zu sein und es stellt sich ganz real die Frage
"Wer bin ich, wenn ich mich nicht tiber Leiden definiere?"

Das sind Hindernisse, mit denen wir es in der Konsensfindung und im Aufbau von Konsenskultur
zu tun haben. Sich diesen Hindernissen zuzuwenden ist immer wieder schmerzhaft und tut unter
Umstdnden weh. Es braucht Mut, eigene Muster zu hinterfragen und anders denken zu lernen und
auch Geduld mit sich selbst und anderen. Konsenskultur braucht ein partnerschaftliches, solidari-
sches Denken, das in der Lage ist, maximales Wohlergehen zu imaginieren und Utopie, Losung, Zu-
kunft unabhéngig vom und gréfer als das Problem zu entwerfen. Der Entschluss, sich fiir Losungen
einzusetzen, die allen gut tun, kann Ausgangspunkt und Ergebnis von einvernehmlichen Atmospha-
ren sein.

Das, was letztendlich tragféahig ist, sind Beziehungen, ist Kontakt, ist freiwillige zwischenmenschli-
che Verbindlichkeit und niemals der Vertrag auf dem Papier oder im Plenumsbuch.

Bildunterschriften der im Schattenblick nicht verdffentlichten Abbildungen der Originalpublikation:
- Beide Hénde erheben. "Ich bin ganz anderer Meinung und kann-keineswegs zustimmen."
- Beide Hénde mit der Handfldche nach oben auf uns ab bewegen. "Bitte sprich laut und deutlich."”

4/4



	Verschiedene Formen des "Schieflaufens"
	Freie Menschen in freien Vereinbarungen

