
Aus Ausgabe 282, Sommer 2003
https://www.graswurzel.net/gwr/2003/10/nachdenken-uber-eine-herrschaftsfreie-zukunft/ 

libertäre buchseiten 

Nachdenken über eine herrschaftsfreie 
Zukunft
Ralf Burnickis "Anarchismus und Konsens" 

1. Oktober 2003 | Mt 

Ralf Burnicki, Anarchismus und Konsens. Gegen Repräsentation und Mehrheitsprinzip: 
Strukturen einer nichthierarchischen Demokratie, Verlag Edition AV, Frankfurt 2002, 303 S., 
16,00 €

Das Konsensprinzip ist eine logische Vervollständigung anarchistischer Demokratiekonzepte und 
eine Komplettierung der Kritik an Modellen einer parlamentarischen Demokratie, die ja auf zwei 
theoretischen Grundpfeilern ruht: Repräsentation und Mehrheitsprinzip. Setzt der Anarchismus der 
Repräsentation die Vorstellung einer unmittelbaren und jederzeitigen Beteiligung aller an sie 
betreffenden Entscheidungen entgegen, bleibt die Kritik insofern inkonsequent und unvollständig, 
als sie mit dem Mehrheitsprinzip einen zweiten hierarchischen Ausschlussmechanismus, das 
Übergehen von Minderheiten durch Mehrheiten, unangetastet lässt. Im Konsensprinzip ist über das 
Vetorecht erstmals ein Minderheitenschutz direkt im Demokratieverfahren selbst verankert (und 
nicht äußerlich durch entsprechende Gesetze hinzugefügt). Durch das Vetorecht können 
Mehrheitsentscheidungen per Einspruch einer Minderheit (im Grenzfall eines/einer Einzelnen) 
blockiert werden. Dadurch entsteht ein Gleichgewicht, eine Pattsituation zwischen Mehrheit und 
Minderheit. Keine Seite kann ihre Vorstellungen durchsetzen. Das Konsensprinzip ist somit ein 
gesellschaftlicher Ausgleichs- und Versöhnungsmechanismus.

Das Mehrheitsprinzip wurde zwar seit jeher im Anarchismus mit Misstrauen betrachtet, von einer 
intensiven Suche nach alternativen Lösungen konnte dennoch nicht die Rede sein. Das 
Konsensprinzip ist, auch wenn es vereinzelt schon früher praktiziert wurde, eine vergleichsweise 
neue Erscheinung. Explizit formuliert und theoretisch durchdacht wurde es erst in den letzten 
Jahrzehnten.

Hierzulande ist das Konsensprinzip das späte Resultat “des Zusammenfließens anarchistisch-
revolutionärer Absichten mit Teilen der Ideenwelt der ‘Neuen Sozialen Bewegungen'” (S. 60). Blieb
es innerhalb der NSB jedoch rein fallbezogen und pragmatisch begründet, wurde in der 
anarchistischen Szene seine grundsätzliche Bedeutung als herrschaftsvermeidende 
Entscheidungstechnik erkannt. Seit den 1990er Jahren wird es in allen größeren anarchistischen 
Zusammenschlüssen (FAU, FöGA, I-AFD) angewendet und auch in kleineren libertären Projekten 
(Kommunen, selbstverwaltete Betriebe und Kollektive) praktiziert.

1 / 3

https://www.graswurzel.net/gwr/2003/10/nachdenken-uber-eine-herrschaftsfreie-zukunft/


Um 1980 herum haben sich die Wege getrennt. Wurden die NSB unter dem Einfluss der Grünen auf
“Basisdemokratie” eingeschworen, d.h. auf eine grundsätzliche Anerkennung des 
Parlamentarismus, der nur im Einzelfall für Basisinitiativen geöffnet werden soll (Bürgerbegehren 
u.ä.), wurde das Konsensprinzip zum Bestandteil anarchistischer Vorstellungen einer 
hierarchielosen Demokratie, die “keineswegs parlamentarismusverträglich” (S. 58) ist.

Ralf Burnickis Doktorarbeit “Anarchismus und Konsens” könnte man zugleich als Resümee und 
Synthese der in den letzten 20 Jahren vornehmlich in Bewegungsmedien (darunter viele GWR-
Artikel) geführten Diskussionen bezeichnen wie auch als darüber hinausgehenden Ansatz, die 
überwiegend binnenorganisatorisch orientierte Debatte in Richtung auf eine systematischen 
Begründung des Konsensprinzips als “ideales Entscheidungsmodell einer künftigen anarchistischen 
Gesellschaft” (S. 57) zu öffnen.

Wie lässt sich also Konsens als umfassendes, um nicht zu sagen globales 
Vergesellschaftungsprinzipdenken?

Im Gegensatz zum landläufigen Vorurteil setzt Konsens keineswegs weitgehend homogene 
Einheiten voraus, sondern kommt eher dort zum Einsatz, wo einheitliche Interessenlagen gerade 
nicht vorliegen, entspricht somit durchaus modernen Tendenzen der Auflösung homogener 
Sozialmilieus. Andererseits ist das Konsensprinzip mehr als “praktische Notlösung, um 
Einheitlichkeit herzustellen, wo sie nicht vorliegt” (S. 66), sondern Konsequenz einer 
anarchistischen Ethik, die Einheit im identitären Sinne ablehnt. Die angestrebte Gesellschaft der 
Freien und Gleichen ist zugleich die der Vielfältigen und Heterogenen, die auf die Herausbildung 
kollektiver Identitäten zugunsten individueller Ungebundenheit verzichtet.

Andererseits erfordert die realistische Einschätzung des Konsensprinzips eine Umkehrung der 
Betrachtungsperspektive im Sinne eines “Primats der Demokratie” (verstanden als hierarchielose 
Konsensdemokratie). Die Frage lautet nicht: Wie lässt sich Konsens in den Kontext der 
zeitgenössischen Gesellschaft einfügen, sondern: Wie müssen gesellschaftliche Verhältnisse 
beschaffen sein, bzw. nach welchen Kriterien müssen sie verändert werden, um die als 
wünschenswert erachteten demokratischen Verfahren zu ermöglichen.

Die Forderung nach Beteiligung aller Betroffener an Entscheidungsverfahren würde z.B. beim 
derzeitigen Stand weltweiter Verflechtungen und Abhängigkeiten ein globales “Mitwirkungsknäuel”
entstehen lassen, das konsensdemokratisch nicht aufzulösen wäre. Hier kämen klassische 
anarchistische Vorstellungen radikaler Dezentralisation zum Tragen, “mit dem Ziel der 
Rückgewinnung regionaler Selbständigkeiten” (S. 104), gemäß dem Grundsatz, “regionale 
Entscheidungen auf regionale Folgen (zu) reduzieren” (S. 106).

Konsensdemokratisch gewendet, bedeutet das “Entscheidungsreduktion”, um nur “solche 
Entscheidungstragweiten herbeizuführen, die lediglich eine organisierbare oder überschaubare 
Anzahl an Menschen negativ betreffen” (S. 111). Mithin gilt, ein jeweils günstiges Verhältnis 
zwischen Entscheidungsinhalt und Beteiligtenzahl zu finden.

Auch am Vetorecht lässt sich verdeutlichen, in welche Richtung ein Umdenken vonnöten ist. 
Insofern das Vetorecht darauf abzielt, Veränderungen bestehender Umstände zu verhindern, sich 
also strukturell zugunsten einer Konservierung des jeweiligen Status Quo auswirkt, ist die Gefahr 
einer gewissen Innovations- und Experimentierfeindlichkeit, wie auch vorhandene 
Praxiserfahrungen belegen, nicht ganz von der Hand zu weisen.

2 / 3



Hier wäre die grundsätzliche Frage zu stellen, ob Innovation oder Veränderung per se als positiv 
und erstrebenswert anzusehen sind, oder ob nicht umgekehrt die Verlangsamung von 
Entscheidungsgeschwindigkeiten als Kennzeichen von Demokratie gewürdigt werden müsste. 
Bereits unter heutigen Bedingungen ist zu beobachten, dass demokratische 
Interventionsmöglichkeiten, z.B. gegen den Bau von Straßen, Flughäfen, Industrieanlagen usw. 
(Einspruch, Klagen, Proteste), als “Entwicklungsbremsen” fungieren, was keineswegs zum Nachteil
der Allgemeinheit geschieht: Wieviele Atomkraftwerke gäbe es heute ohne den Widerstand der 
Anti-Atom-Bewegung?

Burnickis Entwurf einer Konsensdemokratie bietet kein Rundum-sorglos-Konzept der Anarchie. Er 
macht auf Mängel und Defizite aufmerksam, benennt Probleme, die noch nicht gelöst sind und 
deutet somit die Richtung an, in die weitere Überlegungen und Forschungen angestellt werden 
müssen. Er ist somit dem eigenen Anspruch nach ein (bescheidener?) Beitrag zu einer per 
definitionem unabschließbaren Debatte über eine herrschaftsfreie Zukunft.

3 / 3


	Nachdenken über eine herrschaftsfreie Zukunft

