fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 282, Sommer 2003
https://www.graswurzel.net/gwr/2003/10/nachdenken-uber-eine-herrschaftsfreie-zukunft/

libertdre buchseiten

Nachdenken tiber eine herrschaftsfreie
Zukunft

Ralf Burnickis "Anarchismus und Konsens"

Ralf Burnicki, Anarchismus und Konsens. Gegen Reprasentation und Mehrheitsprinzip:
Strukturen einer nichthierarchischen Demokratie, Verlag Edition AV, Frankfurt 2002, 303 S.,
16,00 €

Das Konsensprinzip ist eine logische Vervollstandigung anarchistischer Demokratiekonzepte und
eine Komplettierung der Kritik an Modellen einer parlamentarischen Demokratie, die ja auf zwei
theoretischen Grundpfeilern ruht: Repréasentation und Mehrheitsprinzip. Setzt der Anarchismus der
Représentation die Vorstellung einer unmittelbaren und jederzeitigen Beteiligung aller an sie
betreffenden Entscheidungen entgegen, bleibt die Kritik insofern inkonsequent und unvollstdndig,
als sie mit dem Mehrheitsprinzip einen zweiten hierarchischen Ausschlussmechanismus, das
Ubergehen von Minderheiten durch Mehrheiten, unangetastet 1dsst. Im Konsensprinzip ist iiber das
Vetorecht erstmals ein Minderheitenschutz direkt im Demokratieverfahren selbst verankert (und
nicht dulerlich durch entsprechende Gesetze hinzugefiigt). Durch das Vetorecht kénnen
Mehrheitsentscheidungen per Einspruch einer Minderheit (im Grenzfall eines/einer Einzelnen)
blockiert werden. Dadurch entsteht ein Gleichgewicht, eine Pattsituation zwischen Mehrheit und
Minderheit. Keine Seite kann ihre Vorstellungen durchsetzen. Das Konsensprinzip ist somit ein
gesellschaftlicher Ausgleichs- und Versohnungsmechanismus.

Das Mehrheitsprinzip wurde zwar seit jeher im Anarchismus mit Misstrauen betrachtet, von einer
intensiven Suche nach alternativen Losungen konnte dennoch nicht die Rede sein. Das
Konsensprinzip ist, auch wenn es vereinzelt schon friiher praktiziert wurde, eine vergleichsweise
neue Erscheinung. Explizit formuliert und theoretisch durchdacht wurde es erst in den letzten
Jahrzehnten.

Hierzulande ist das Konsensprinzip das spite Resultat “des Zusammenflielens anarchistisch-
revolutiondrer Absichten mit Teilen der Ideenwelt der ‘Neuen Sozialen Bewegungen™ (S. 60). Blieb
es innerhalb der NSB jedoch rein fallbezogen und pragmatisch begriindet, wurde in der
anarchistischen Szene seine grundsatzliche Bedeutung als herrschaftsvermeidende
Entscheidungstechnik erkannt. Seit den 1990er Jahren wird es in allen gréferen anarchistischen
Zusammenschliissen (FAU, FOGA, I-AFD) angewendet und auch in kleineren libertiaren Projekten
(Kommunen, selbstverwaltete Betriebe und Kollektive) praktiziert.

1/3


https://www.graswurzel.net/gwr/2003/10/nachdenken-uber-eine-herrschaftsfreie-zukunft/

Um 1980 herum haben sich die Wege getrennt. Wurden die NSB unter dem Einfluss der Griinen auf
“Basisdemokratie” eingeschworen, d.h. auf eine grundsatzliche Anerkennung des
Parlamentarismus, der nur im Einzelfall fiir Basisinitiativen ge6ffnet werden soll (Biirgerbegehren
u.d.), wurde das Konsensprinzip zum Bestandteil anarchistischer Vorstellungen einer
hierarchielosen Demokratie, die “keineswegs parlamentarismusvertraglich” (S. 58) ist.

Ralf Burnickis Doktorarbeit “Anarchismus und Konsens” kénnte man zugleich als Resiimee und
Synthese der in den letzten 20 Jahren vornehmlich in Bewegungsmedien (darunter viele GWR-
Artikel) gefiihrten Diskussionen bezeichnen wie auch als dariiber hinausgehenden Ansatz, die
iberwiegend binnenorganisatorisch orientierte Debatte in Richtung auf eine systematischen
Begriindung des Konsensprinzips als “ideales Entscheidungsmodell einer kiinftigen anarchistischen
Gesellschaft” (S. 57) zu 6ffnen.

Wie ldsst sich also Konsens als umfassendes, um nicht zu sagen globales
Vergesellschaftungsprinzipdenken?

Im Gegensatz zum landlaufigen Vorurteil setzt Konsens keineswegs weitgehend homogene
Einheiten voraus, sondern kommt eher dort zum Einsatz, wo einheitliche Interessenlagen gerade
nicht vorliegen, entspricht somit durchaus modernen Tendenzen der Auflésung homogener
Sozialmilieus. Andererseits ist das Konsensprinzip mehr als “praktische Notlosung, um
Einheitlichkeit herzustellen, wo sie nicht vorliegt” (S. 66), sondern Konsequenz einer
anarchistischen Ethik, die Einheit im identitdren Sinne ablehnt. Die angestrebte Gesellschaft der
Freien und Gleichen ist zugleich die der Vielféltigen und Heterogenen, die auf die Herausbildung
kollektiver Identitdten zugunsten individueller Ungebundenheit verzichtet.

Andererseits erfordert die realistische Einschédtzung des Konsensprinzips eine Umkehrung der
Betrachtungsperspektive im Sinne eines “Primats der Demokratie” (verstanden als hierarchielose
Konsensdemokratie). Die Frage lautet nicht: Wie lédsst sich Konsens in den Kontext der
zeitgenossischen Gesellschaft einfiigen, sondern: Wie miissen gesellschaftliche Verhéltnisse
beschaffen sein, bzw. nach welchen Kriterien miissen sie verdandert werden, um die als
wiinschenswert erachteten demokratischen Verfahren zu ermoglichen.

Die Forderung nach Beteiligung aller Betroffener an Entscheidungsverfahren wiirde z.B. beim
derzeitigen Stand weltweiter Verflechtungen und Abhdngigkeiten ein globales “Mitwirkungsknduel”
entstehen lassen, das konsensdemokratisch nicht aufzulésen wére. Hier kimen klassische
anarchistische Vorstellungen radikaler Dezentralisation zum Tragen, “mit dem Ziel der
Riickgewinnung regionaler Selbstandigkeiten” (S. 104), gemall dem Grundsatz, “regionale
Entscheidungen auf regionale Folgen (zu) reduzieren” (S. 106).

Konsensdemokratisch gewendet, bedeutet das “Entscheidungsreduktion”, um nur “solche
Entscheidungstragweiten herbeizufiihren, die lediglich eine organisierbare oder tiberschaubare
Anzahl an Menschen negativ betreffen” (S. 111). Mithin gilt, ein jeweils glinstiges Verhéltnis
zwischen Entscheidungsinhalt und Beteiligtenzahl zu finden.

Auch am Vetorecht ldsst sich verdeutlichen, in welche Richtung ein Umdenken vonnéten ist.
Insofern das Vetorecht darauf abzielt, Verdnderungen bestehender Umstédnde zu verhindern, sich
also strukturell zugunsten einer Konservierung des jeweiligen Status Quo auswirkt, ist die Gefahr
einer gewissen Innovations- und Experimentierfeindlichkeit, wie auch vorhandene
Praxiserfahrungen belegen, nicht ganz von der Hand zu weisen.

2/3



Hier wire die grundsatzliche Frage zu stellen, ob Innovation oder Verdnderung per se als positiv
und erstrebenswert anzusehen sind, oder ob nicht umgekehrt die Verlangsamung von
Entscheidungsgeschwindigkeiten als Kennzeichen von Demokratie gewliirdigt werden miisste.
Bereits unter heutigen Bedingungen ist zu beobachten, dass demokratische
Interventionsmoglichkeiten, z.B. gegen den Bau von Stralen, Flughéfen, Industrieanlagen usw.
(Einspruch, Klagen, Proteste), als “Entwicklungsbremsen” fungieren, was keineswegs zum Nachteil
der Allgemeinheit geschieht: Wieviele Atomkraftwerke gébe es heute ohne den Widerstand der
Anti-Atom-Bewegung?

Burnickis Entwurf einer Konsensdemokratie bietet kein Rundum-sorglos-Konzept der Anarchie. Er
macht auf Mangel und Defizite aufmerksam, benennt Probleme, die noch nicht gel6st sind und
deutet somit die Richtung an, in die weitere Uberlegungen und Forschungen angestellt werden
miissen. Er ist somit dem eigenen Anspruch nach ein (bescheidener?) Beitrag zu einer per
definitionem unabschliefbaren Debatte iiber eine herrschaftsfreie Zukunft.

3/3



	Nachdenken über eine herrschaftsfreie Zukunft

