fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 423, November 2017

konsens

Betr.: "Konsens als radikale Kultur von Wertschatzung, Kontakt und Verletzlichkeit", Artikel
von Joris Kern, in: GWR 422, Oktober 2017, S. 10 f.

Robuste Konsenskonzepte
1. November 2017| Katja Einsfeld

Konsens ist eine Methode und Haltung zur Entscheidungsfindung, bei der alle Betroffenen die
Entscheidung mittragen konnen. In der Graswurzelrevolution Nr. 422 ist in dem Artikel
"Konsens als radikale Kultur von Wertschatzung, Kontakt und Verletzlichkeit" von Joris
Kern eine nicht fiir Kompromisse offene und sehr auf Bediirfniskommunikation ausgerichtete
Sichtweise von Konsens zu lesen, die Konsens als von einer bestimmten "Konsenskultur"
abhidngig und fragil erscheinen lasst. Wenn es wirklich so leicht ware, eine Konsenskultur zu
zerstoren, wenn Konsens wirklich so fragil wire, wire es dann eine geeignete Haltung oder
Methode, um herrschaftsarm zu organisieren und langfristige Projekte aufzubauen? Wir
brauchen ein robustes und an unterschiedliche Kontexte anpassbares Konzept von Konsens,
wenn wir global vernetzte und foderierte vielfiltige anarchistische Gesellschaften anstreben.

Kompromissbereitschaft und Solidaritat

Kerns Kritik am Kompromiss hat etwas sehr Polarisierendes und kompromisslos Dogmatisches.
Heribert Prantl schreibt in “Ein Hoch auf den Kompromiss”, dass Deutschland vor allem bis 1945
ein kompromissfeindliches Land gewesen sei, in dem Kompromiss als Verrat der Ideale und
angstliches Einknicken galt. Meiner Meinung nach ist es selbst in homogenen Gruppen, die in
gewaltfreier Kommunikation (GfK) tiber Bediirfnisse geiibt sind, nicht realistisch, dass
Kompromisse immer vermieden werden kénnen. Kompromisse um jeden Preis zu forcieren kann
bedeuten, abweichende Meinungen wegzudiskutieren. Eine Bereitschaft zu Kooperation und
Kompromissen im Zusammenleben mit anderen Menschen ist unerlésslich. Es kann auch “gute”
Kompromisse geben, bei denen alle Beteiligten “ja” sagen, weil sie einsehen, dass das aktuell die
beste Losung fiir das Projekt ist. Abstriche sind dabei ein wohlwollendes und nicht aufrechnendes
Geschenk.

Konsens bedeutet nicht, dass alle einer Meinung sind. Bedenken, Grummelkonsens, Beiseitestehen
und Trennung sind herrschaftsarme Praktiken, die Teil von vielen Konsenskonzepten sind. Kern
meint durch Kompromisse und Zugestdndnisse entstehe soziale Missgunst. Ich denke das passiert
eher, wenn Menschen wiederholt ihre Bediirfnisse stark fordernd in den Vordergrund stellen. Dann
werden sie in langfristigen Zusammenhdngen auf Dauer vermutlich Sympathien und Unterstiitzung
verlieren, da Forderungen nicht herrschaftsfrei sind. Solidaritdt und Wohlwollen sind nicht
bedingungslos. Fiir Solidaritét ist meiner Meinung nach eine Zusage der gegenseitigen

1/4



Unterstiitzung und/oder eine gemeinsame Vision notig. Kern schreibt, mensch solle, Respekt und
Wohlwollen “einfordern” und die Angst vor sozialen Sanktionen mache Menschen unfrei. Jedes
Handeln von Menschen in einem sozialen Zusammenhang hat Konsequenzen. Ich denke, es ist
wichtig, dafiir die Verantwortung zu iibernehmen und es nicht als Sanktion abzulehnen oder es der
Verantwortung des Gegeniibers zuzuschieben.

Bediirfnisbasierte Kommunikation ist kein Allheilmittel

Je nach Kontext kann der Fokus auf Bediirfnisse entweder gut und richtig sein oder es sollten auch
Projektbelange, Ziele, Erfahrungen, Untersuchungsergebnisse und strategische Argumente bedacht
werden. Ein Beispiel fiir einen Kontext, in dem der Bediirfnisfokus wichtig ist, ist das Consent-
Konzept, das seinen Ursprung in feministischen und Sex-positiven Kreisen hat. Bei Consent geht es
darum, vor und wahrend sexuellem Kontakt immer wieder Zustimmung zu erfragen. Obwohl dies
auch eine Art von Konsens ist, gibt es einige Unterschiede zu Konsens in anarchistischen Projekten.

In anarchistischen Projekten ist es wichtig, sich selbst als Teil eines Projekts zu sehen und dessen
Ziele, Ressourcen und Belange bei Entscheidungen mitzudenken. Bei Consent dagegen sollten das
eigene Wohlbefinden, Gefiihle und Bediirfnisse im Vordergrund stehen, um rechtzeitig “Nein”
sagen zu konnen. Dabei ist es nicht nétig ein “Nein” zu begriinden. Nein heit Nein. Und was sich
heute gut anfiihlt, kann morgen bereits nicht mehr akzeptabel sein. Wenn eine Aktion personliche
Grenzen iiberschreitet, ist es vollkommen o.k., die Szene oder den Raum zu verlassen und weitere
Gesprache abzulehnen. In langfristig angelegten anarchistischen Strukturen ist dagegen eine
gewisse Planbarkeit und Sicherheit nétig. Taglich revidierbare Entscheidungen oder zahlreiche auf
personlichen Befindlichkeiten beruhende Vetos kénnen Handlungsunfahigkeit bedeuten. In solchen
Projekten ist es meiner Meinung nach wichtig, dass die Person, die ein Veto ausspricht, mit anderen
im Gesprach bleibt und sich an der Findung von Lésungen beteiligt.

Respektvolle Kommunikation in herrschaftsarmen Kontexten ist wichtig und Kommunikation auf
Bediirfnisebene kann neue Perspektiven eroffnen, ist aber keine magische Garantie fiir eine win-
win-Losung. Zu denken, dass durch Kommunikation auf Gefiihls- und Bediirfnisebene alles zu
kldren wdre, kann dazu fiihren, dass andere Meinungen mit “du hast mich noch nicht verstanden”
nicht akzeptiert und Themen immer wieder eingebracht werden. Wenn eine bestimmte,
bediirfnisorientierte, méglichst wohlwollende Sprechweise benétigt wird, um Konsens zu
ermoglichen, dann besteht die Gefahr von elitdrer Ausgrenzung und ein auf die Szene beschranktes
Blickfeld, Kritikunfdhigkeit und einem Wettbewerb der Befindlichkeiten (1).

Laut Ralf Burnicki erschwert das Ausgehen von “subjektiver Betroffenheit” die Aufdeckung
betroffenheitsferner, gegenwartsiibergreifender Kollektivziele (2). In einem guten Text iiber das
Konsenskonzept des N Street Cohousing Projekts (3) werden Leute, die wiederholt auf persénlichen
Bediirfnissen beharren und damit das Wohl des Projekts hinten an stellen als “community-mentally
ill” oder im falschen Projekt bezeichnet.

1000 Moglichkeiten und Robustheit

Wenn schon eine als abwertend verstandene Bemerkung geniigt, die Konsensatmosphére zu
zerstoren, dann ist dieses Konzept zu angreifbar und hochstens in safe spaces anwendbar. Doch es
gibt eine bunte Vielfalt an Konsensansadtzen, was Konsens in unterschiedlichen Kontexten
anwendbar und robust macht. Jedoch ist nicht unbedingt jede Art von Konsens fiir jedes Projekt

2/4


https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#fn1
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#fn3
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#fn2

geeignet. Wenn Leute aus unterschiedlichen Kontexten zusammen kommen, ist es wichtig
zusammen zu kldren, was unter Konsens verstanden wird.

Konsens kann als reine Entscheidungsmethode oder als mehrstufiger formaler Prozess verstanden
werden. Projekte und Gruppen kénnen sich einen Grundkonsens erarbeiten, innerhalb dessen
(gefiihlter Konsens, do-ocracy) Aktionen ohne weitere Entscheidung moglich sind. In einem
Workshop der Rebel Clowns Army habe ich gelernt, wie Bezugsgruppen auf Demos innerhalb
weniger Minuten einen Konsens finden. In einer anarchistischen Utopie (4) wird Konsens weltweit
zur Entscheidungsfindung genutzt. In anarchistischen Foderationen ist das heute schon so: Die IAF
(International of Anarchist Federations) ist eine internationale Vernetzung von anarchistischen
Foderationen. Darin foderiert ist die FdA (Foderation deutschsprachiger Anarchist*innen) und darin
wiederum sind lokale Gruppen foderiert. Auf allen diesen Ebenen werden Entscheidungen im
Konsens geféllt — je nachdem welche Ebene betroffen ist: Wenn es um Prinzipien der IAF geht,
entscheidet der IAF Kongress, wenn es um lokale Aktionen geht, entscheiden die lokalen Gruppen.
Dabei sind die allermeisten Entscheidungen auf lokaler Ebene. Konsens ist sogar so
anpassungsfahig, dass er innerhalb kapitalistischer Logik Verwendung findet: Mit Soziokratie und
Holokratie gibt es von Firmen adaptierte Konzepte von Konsens, die Mitarbeiter*innen dazu
antreiben sollen, fiir ihren Arbeitsbereich Verantwortung zu ibernehmen, indem sie
Verbesserungsmoglichkeiten aufzeigen und mit anderen Lésungen suchen, gegen die keine*r
schwerwiegende Einwénde hat. Auch wenn diese Art von Konsens nicht wirklich emanzipatorisch
ist, sondern darauf abzielt Leute noch geschickter auszubeuten, zeigt dies, dass es viele
Konsensvarianten gibt. Deshalb ist es wichtig, sich als Gruppe bewusst fiir ein passendes Konzept
zu entscheiden.

Dabei kann mensch sich viele Fragen stellen: Stehen alle Beteiligten hinter der Konsensmethode?
Wer hat Mitentscheidungsrecht? Auch Leute, die nur mal vorbeischnuppern oder sich kaum
beteiligen? Wer ist von welchen Entscheidungen betroffen? Kénnen Entscheidungen an (dezentrale)
Kleingruppen abgegeben werden? Was muss entschieden werden und was kann im Rahmen eines
gefiihlten Konsens einfach gemacht werden? Gibt es Themenbereiche, die in Bezug auf das
Projektziel nebenséchlich sind und deshalb mit einem schnellen Meinungsbild entschieden werden
konnten? Ist das Projektziel klar festgelegt? Gibt es weniger grundsétzliche Themenbereiche, die
mit einer schnellen Konsensvariante z.B. per E-Mail mit drei Tagen Einspruchsfrist entschieden
werden konnen? Wenn es keinen Konsens gibt, ist Abstimmen oder Wiirfeln eine Option? Was
bedeutet Veto? Nicht erfiillte personliche Bediirfnisse oder eine Gefdhrdung des Projekts? Wie wird
mit einem Veto umgegangen? In einem Artikel in der GWR 210 (5) ist zu lesen, dass
unhinterfragtes Akzeptieren von Vetos zu einer Diktatur einer Minderheit fithren kann. Der oben
zitierte Artikel tiber das N Street Cohousing Projekt beschreibt einen formalen Nach-Veto-Prozess.
Konnen bestehende Vereinbarungen durch Veto widerrufen werden oder braucht es dazu einen
Konsens? Soll Ausschluss einer Person durch “Konsens minus 1” méglich sein? Werden
Entscheidungen mehrstufig (Zustimmung, Bedenken, Beiseitestehen, Veto) gefillt? Ist ein
Mindestanteil von voller Zustimmung nétig? Sollten Entscheidungsvorlagen zur Vorbereitung
vorher veroffentlicht werden? Gibt es ein zeitliches Limit, innerhalb dessen eine Einigung erzielt
werden sollte, um zu vermeiden, dass Leute mit mehr Zeit oder Ausdauer sich durchsetzen oder ist
ein Zeitlimit ein Herrschaftsinstrument? Sollte jede Person eine feste Ansprechperson im Projekt
haben, um diese im Zweifelsfall als Sprachrohr nutzen zu kénnen, wenn es schwierig erscheint, die
eigene Meinung im Plenum kund zu tun? Wird die Teilnahme an Plena erwartet oder ist alles
freiwillig mit der Moglichkeit Zustimmung, Bedenken und Vetos nachzureichen?

3/4


https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#fn5
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#fn4

Viele Mdglichkeiten, mit denen sich ein transparenter, herrschaftsarmer und an das jeweilige
Projekt angepasster Prozess festlegen lasst, der nicht durch ungeschickte Kommunikation oder
Agents Provocateurs blockiert werden kann.

Katja Einsfeld

(1) http://transform.social/texte/eso/ Abschnitt 1.2 und 1.3

(2) Ralf Burnicki: Anarchismus und Konsens, Verlag Edition AV, Frankfurt/M. 2003, S. 254. Siehe
dazu auch:www.graswurzel.net/282/konsens.shtml

(3) http://ecovillagenews.org/wiki/index.php/N-Street Couhousing's Solution-

Oriented Consensus Model

(4) www.shalif.com/anarchy/glimpses/glimpses.html

(5) www.graswurzel.net/210/konsens.shtml

4/4


http://www.graswurzel.net/210/konsens.shtml
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#ref5
http://www.shalif.com/anarchy/glimpses/glimpses.html
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#ref4
http://ecovillagenews.org/wiki/index.php/N-Street_Couhousing's_Solution-Oriented_Consensus_Model
http://ecovillagenews.org/wiki/index.php/N-Street_Couhousing's_Solution-Oriented_Consensus_Model
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#ref3
http://www.graswurzel.net/282/konsens.shtml
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#ref2
http://transform.social/texte/eso/
https://www.graswurzel.net/gwr/2017/11/robuste-konsenskonzepte/#ref1

	Betr.: "Konsens als radikale Kultur von Wertschätzung, Kontakt und Verletzlichkeit", Artikel von Joris Kern, in: GWR 422, Oktober 2017, S. 10 f.
	Robuste Konsenskonzepte
	Kompromissbereitschaft und Solidarität
	Bedürfnisbasierte Kommunikation ist kein Allheilmittel
	1000 Möglichkeiten und Robustheit


