
Aus Ausgabe 345, Januar 2010

anarchismus | gewaltfreiheit 

Von der Konfrontation zurück zum Bitten?
1. Januar 2010 | Johann Bauer 

In der Graswurzelrevolution Nr. 341 (September 2009) haben Darth Korth, Katja & Nicolay 
das Konzept "Gewaltfreie Kommunikation" (GFK), wie es Marshall B. Rosenberg begründet 
hat, erklärt. Sie sehen in diesem Konzept eine Vertiefung der Gewaltfreiheit, die nicht auf 
Macht, sondern auf Mitmenschlichkeit basiert und begreifen "Gewaltfreie Kommunikation" 
als "gelebte Anarchie". Der folgende Text fürchtet eine Verschiebung des Begriffs und der 
Praxis weg von der militant-utopischen Konzeption des Kampfes für Gerechtigkeit hin zu 
einer manipulativen Sozialtechnologie. (Red.)

Mehr als eine Gewaltfreiheit

Was “Gewaltlosigkeit” oder “Gewaltfreiheit” jeweils bedeuten, ist eine Frage der sozialen Praxis, 
des Handelns sozialer Bewegungen und Einzelner. In der langen Geschichte des Ungehorsams 
waren der sprachliche Ausdruck und die tatsächlichen Handlungsdimensionen des Widerstehens 
vielen Veränderungen unterworfen, von dem biblischen “Nichtwiderstehen” über den “passiven 
Widerstand” hin zu “Satyagraha” und “Gewaltlosigkeit”. 

Dabei wurden oft bestimmte Probleme der Praxis begrifflich zu “lösen” versucht, etwa indem 
erwünschte Aspekte besonders ausgezeichnet (“GewaltFREIHEIT” oder jüngst “Gütekraft”), 
weniger erwünschte begrifflich ausgegrenzt wurden (“bloß” passiver Widerstand).

Allerdings sind dies oft Konstruktionen im Nachhinein oder des Wünschbaren, während 
gleichzeitig reale soziale Bewegungen ein ganz anderes Bild bieten – und manchmal auch eines mit 
verwirrenden Facetten. So haben wir seit Ende der 80er Jahre weltweit soziale Massenbewegungen 
erlebt, die gewaltlos gegen Diktaturen kämpften und erfolgreich waren, dann aber schnell gegen die
sozialen Strukturen unterlagen und keine Perspektive über die naheliegenden, kurzfristigen Ziele 
hinaus entwickelten. Die da gewaltlos kämpften, hatten oft keine starke weltanschauliche Bindung 
an Gewaltfreiheit, oft waren sie nationalistisch geprägt, sie erkannten lediglich (aber immerhin!), 
dass sie unterschiedliche taktische Vorteile bei einem Kampf ohne Waffengewalt hatten und so mit 
weniger Blutvergießen eine bessere Chance hatten, sich durchzusetzen.

Darin kann man einen zivilisatorischen Fortschritt sehen: Statt der Brutalisierungen blutiger 
Bürgerkriege bewiesen gewaltlose Massenbewegungen ihre Macht. Sie machen damit auch unsere 
Konzeption einer gewaltlosen Revolution etwas plausibler: Man kann gegen überlegene Militär- 
und Polizeigewalt einer zivilen Macht Geltung verschaffen. Selbstverständlich müssen 
sozialrevolutionäre Veränderungen mit anderen, längeren Repressionen, mit ausländischer 

1 / 7



Intervention und Ausnahmezustand rechnen, aber ob diese Konterrevolution erfolgreich ist, hängt 
wiederum von den Solidarisierungen und der Machtentfaltung ziviler Massenbewegungen ab …

Die Erfahrungen mit vielen dieser rein politischen Bewegungen ist allerdings alles andere als ein 
Ruhmesblatt für den zivilen Widerstand; ihre Ziele sind oft erreicht, sobald sie Regierungsämter 
erobert haben, der Rest ist Selbstversorgung. 

Vielleicht ist es die Erfahrung mit manchen Formen solcher “orangenen” Revolutionen, die schnell 
in erbitterte Konkurrenzkämpfe und Korruption mündeten, die wieder das Bedürfnis nach einer 
nicht bloß taktischen Gewaltlosigkeit stärker werden lässt: “Der Unterschied zwischen Gewalt und 
Gewaltfreiheit scheint nur graduell. In beiden Fällen wird Macht, Druck, Zwang ausgeübt, nur ist 
der Zwang durch Gewalt stärker.” (1) Gegen solche “rein instrumentelle” Gewaltfreiheit setzt Darth
Korth die Konzeption der “Gewaltfreien Kommunikation” Rosenbergs (GFK).

Gewaltfreiheit ist für mich nicht eindeutig mit bestimmten Weltanschauungen und Symbolen 
verknüpft. Ich habe meine Ziele und Überzeugungen, aber es kann auch ganz andere Begründungen
und Verknüpfungen geben (denken wir an jüdische, christliche, buddhistische, hinduistische, 
taoistische, islamische, atheistische … Gewaltlosigkeit oder die vielen Philosophien, die zur 
Begründung herangezogen werden können).

Sie ist eine Waffe unterdrückter Gruppen, die ihre Gemeinschaften durch die verschiedensten 
gesellschaftlichen Formen, Rituale, Institutionen erhalten. Natürlich wünschen wir uns diese 
möglichst herrschaftsarm, aber das sollte das Ergebnis sein und ist nicht notwendig der 
Ausgangspunkt.

Wenn wir an unsere eigene politische Kultur denken, so war “Gewaltlosigkeit” bis in die 60er Jahre 
mit einem stark disziplinierten Verhaltenskodex verknüpft, ähnlich wie zunächst in der US-
Bürgerrechtsbewegung. In den 60er Jahren setzte sich konfliktreich dann ein Stil durch, der 
spontaner, provozierender war, weniger die Rechtschaffenheit der AkteurInnen betonte, lockerer 
und informeller wurde. In den Auseinandersetzungen mit einer neuen Subjektivität, anderen 
sozialen Gruppen und auch mit den BefürworterInnen gewalttätiger Aktionen verschoben sich 
Praxis und Sprachstil der “Gewaltfreiheit”. Der zivile Ungehorsam richtete sich gegen “strukturelle 
Gewalt”, letztlich gegen eine Weltgesellschaft voller Grausamkeiten. Und es wurde auch die 
emotionale und Verhaltensdimension des Disziplinmodells hinterfragt (ein Klassiker, nicht zufällig 
feministisch, ist dabei Barbara Deming: On Anger (2)). Wut ist nicht immer der Weg in die Gewalt, 
auch wer Gewalt prinzipiell und als Handlung ausschließt, kann wütend sein und dies auch 
ausdrücken.

In dem Spektrum, das sich für Methoden des gewaltlosen Kampfes interessiert, existieren 
nebeneinander immer verschiedene Begründungen und Zielvorstellungen, die je nach sozialen 
Situationen “realistischer” oder “unrealistischer” erscheinen, attraktiver sind oder “utopisch”. 

Es sind solche Beobachtungen, die die Frage aufwerfen, was es denn bedeutet, dass 
“Gewaltfreiheit” heute in den Programmen von Volkshochschulen, Bildungsvereinen und Anbietern
von Weiterbildung mehr und mehr im Sinn der Ansätze Rosenbergs verstanden wird. Warum ist 
diese Konzeption so überzeugend und warum sind konfrontative und revolutionäre, auf Strukturen 
zielende Ansätze in Gefahr, marginalisiert zu werden? 

Neben dieser Frage nach dem Erfolg dieser Programmatik soll auch die Frage gestellt werden, 
welche tatsächlichen Wirkungen vielleicht auch zu befürchten sind, auch wenn wir die guten 

2 / 7



Absichten anerkennen und auch entsprechende Konsequenzen in egalitären und emanzipatorischen 
Gruppen erwarten. Was ist aber GFK im Rahmen von konkurrenzorientierten, hierarchischen 
Zusammenhängen? Ich versuche, ein Unbehagen zu erklären:

Einige Fragen an die Methode

Die Konzeption ist scheinbar alltagsnah und verspricht, dass es mir persönlich unmittelbar besser 
geht, wenn ich mir die Einstellung zu eigen mache, die empfohlen wird.

Rosenberg arbeitet mit relativ einfachen Gegenüberstellungen und Bildern (“Giraffensprache” 
contra “Wolfssprache”, Giraffen haben ein großes Herz, Wölfe eine große Schnauze), die dafür 
sorgen, dass seine Grundpositionen relativ eingängig sind. Zweifellos sind in dieser Konzeption 
viele richtige Beobachtungen alltäglicher Kommunikation aufgenommen, gegen die zunächst und 
von einem gewaltkritischen Standpunkt nicht viel eingewandt werden soll. 

Es fällt aber schnell der Schematismus auf. Schon beim Ausgangspunkt wird die Beobachtung des 
sozialen Handelns gefordert, die ohne Bewertung, Interpretation oder moralisches Urteil geschehen 
soll, die Zuschreibung von Absichten und schlechten Motiven gilt geradezu als Quelle eigenen 
Unglücks, von Wut und Ärger, die nach Ansicht Rosenbergs eben durch Bewertungen, durch 
Gedanken entstehen. Es ist für mich nicht ausgemacht, ob nicht die besseren BeobachterInnen 
diejenigen sind, die moralische Urteile fällen, ob nicht vielen Beobachtungen sogar Bewertungen 
und moralische Urteile zugrunde liegen (was nicht die Probleme ausschließt, die Rosenberg meint, 
es lässt sich nur nicht so säuberlich trennen).

Die Forderung, es sollen keine Vorwürfe, sondern nur Beobachtungen mitgeteilt werden, zeigt 
schon ein weiteres Problem: Es ist vom Kontext abhängig, ob nicht die “Beobachtung” doch ein 
Vorwurf ist. 

Der Beispielsatz in GWR 341 “Du bist letzte Woche zweimal nach 20 Uhr angekommen” (S. 11, 
Giraffensprache, teilt nur eine Beobachtung mit) kann sehr wohl nach Betonung, Kontext der 
Beziehung … – Vorwurf sein, sogar kleinliche Kontrolle.

Wie kontextabhängig es ist, ob eine Aussage “Bewertung” oder Beobachtung ist zeigt folgendes 
Beispiel:

“Im Kreml ist noch Licht” ist eine Beobachtung, während in “Sie haben schon wieder das Licht im 
Kreml angelassen” schon eine Bewertung enthalten ist. (3) 

Gedankliche Bewertungen entscheiden nach Rosenbergs Überzeugung darüber, dass wir etwas als 
Gefühl ausgeben, was aber gar nicht unser (ich ergänze: “authentisches”, um auf die Geschichte der 
Konzeption hinzuweisen) Gefühl ist, sondern Gedanken und Bewertungen über andere. Auch daran 
ist etwas wahr, ich würde sagen, dass der Ausdruck von Gefühlen gesellschaftlich bestimmt, u.U. 
gar normiert ist, deshalb natürlich auch bestimmte Urteilsschemata zur Verfügung stehen, die 
“einrasten” und Orientierung in komplexen Zusammenhängen schnell ermöglichen. 

Diese von Rosenberg etwas vorschnell als Pseudogefühle behandelten Urteile, Schemata der 
Empörung usw. sind aber auch zu Stereotypen abgesunkene Formen des Kampfes um Gerechtigkeit
und gegen Erniedrigung. Es ist die Frage, ob die Auflösung ins Individuelle nicht eine Zerfallsform 
sozialer Beziehungen ist: So wie alles individuell zugerechnet wird, bin ich auch an meiner Wut und
meinem Ärger – selbst schuld, er wird nicht mehr als ungerechtes Klassenschicksal begriffen.

3 / 7



Manche Beschreibungen sind geradezu solipsistisch: “Ich empfinde kein Gefühl, weil eine andere 
Person etwas tut oder nicht tut:”, vielmehr hat alles, was wir fühlen, seine Ursache in uns “und in 
der Wahl, die wir getroffen haben.” (4) 

Wenn Rosenberg Personalisierungen kritisiert, so ist das so richtig wie eh und je in allen 
gewaltkritischen Bewegungen; er geht aber darüber hinaus und in die Irre, weil sich ihm alles ins 
Zwischenmenschliche auflöst, er strukturelle Zusammenhänge, die Verhältnisse, die das Verhalten 
immer neu prägen, systematisch unterschätzt. (5) 

Die Gefühle sind aber bei Rosenberg eigentlich nur das Vehikel, die zugrundeliegenden Bedürfnisse
zu erkennen.

Daran sind weitreichende Hoffnungen geknüpft: “Wenn wir uns gedanklich unmittelbar auf unsere 
Bedürfnisse konzentrieren, werden wir sie wahrscheinlich auch erfüllt bekommen – wenn wir das 
wirklich wollen.” (6) 

Das klingt gefährlich zirkelschlüssig: Wenn die Bedürfnisse nicht erfüllt werden, hat mensch es 
nicht “wirklich” gewollt? 

Hier droht das “Blaming the victim”: Schließlich geht alles gut aus, wenn man die richtigen 
Einstellungen und adäquaten Ausdrucksformen hat – ist dann nicht selbst schuld, wer in Ärger, 
Depression und Misserfolg verkümmert?

Auch wenn wir nicht uns betrachten, sondern “welche Bedürfnisse sich die andere Seite gerade 
erfüllen wollte und sich so verhalten hat, wie sie es getan hat”, gilt: “Diese Art des Verständnisses 
für die Bedürfnisse anderer Menschen macht uns nicht wütend oder ärgerlich.” (7) 

Ich weiß nicht, ob ich mich diesen Verhaltensempfehlungen anschließen will. Ich habe auch schon 
oft Bedürfnisse (auch Interessen!) beobachtet und verstanden und trotzdem nicht gezögert, die 
Handlungen zu verurteilen, die sich aus der Verfolgung solcher Bedürfnisse oder Interessen 
ergeben.

Hier wird das weite Feld gesellschaftlich legitimer und kommunizierbarer Bedürfnisse verhandelt: 
Auf wessen Bedürfnisse wird Rücksicht genommen, wessen Bedürfnisse werden routiniert 
übergangen. Das ist schon das Bild der Klassengesellschaft.

Es besteht hier auch die Gefahr der Abwertung von Sozialkritik und Gerechtigkeitsforderungen, wie
sie auch sonst unter “Sozialneid”-Etiketten abgelegt werden: Es sind die zu Kurz gekommenen, die 
nicht in Kontakt mit den eigenen Gefühlen und Bedürfnissen stehen, die in solcher “Wolfssprache” 
reden.

Während es gleichzeitig genug Angestellte gibt, die stets sehr gut erkennen, “was sie fühlen und 
brauchen”: “Sonst hatte ich hinterher immer das Gefühl – uups, den Eindruck – ich hätte den 
anderen über den Tisch gezogen. Jetzt weiß ich, der hat aus freien Stücken ja gesagt. Was für ein 
Unterschied!” (8) 

Rosenberg möchte, dass die Erkenntnis der eigenen Gefühle und Bedürfnisse dann in eine konkrete,
ausführbare, gegenwartsbezogene Bitte ausmündet, eine Bitte, die auch abgelehnt werden kann.

4 / 7



Zweideutigkeiten des Bittens

Da das Bitten in der Strategie der “Gewaltfreien Kommunikation” einen hohen Stellenwert hat, will
ich meine Einwände auch an dieser Stelle konzentrieren.

Für Max Weber ließ sich Herrschaft noch so definieren, dass der Begriff die Chance (!) bedeutet 
“für einen Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden.” (9) Zu seiner 
Zeit war also die Befehlsform typisch, nicht nur beim Militär, ebenso in der industriellen 
Bürokratie, auch in der Familie. Befehl und Gehorsam waren Grundformen sozialer Beziehungen. 
Inzwischen könnte für “Befehl” auch “Bitte” eingesetzt werden. Die öffentliche wie private 
Bürokratie drückt ihre Anordnungen als Bitte aus. Sogar in der Armee, wo selbstverständlich noch 
befohlen wird, haben sich die Umgangsformen gemildert; in vielen anderen Bereichen ist der 
Befehl geradezu verpönt – weil er auch Widersetzlichkeit provoziert (man mag darin einen 
zivilisatorischen Fortschritt sehen, den Abbau fragloser Autorität, es ist aber auch eine 
Verschleierung von Herrschaft).

Die Bitten werden aber durchaus so verstanden wie sie auch gemeint sind und wirken mit der 
gleichen mechanischen Sicherheit des alten Befehls. “Würden Sie das bitte hier wegräumen” richtet
sich an diejenigen, deren Aufgabe das ist, es wird auch nicht einmal eine Antwort erwartet, aber die 
sprachliche Form ist – eben eine Bitte.

Die – von mir nicht bestrittene – gute Absicht der GFK trifft also auf eine soziale Situation, in der 
die Bitte gerade in hierarchischen Beziehungen die dominante Form geworden ist. Es bedeutet 
allein schon eine soziale Selektion, wessen Bitten erhört werden. Dazu kommt, dass die “Topdogs” 
in diesen angeblich “flachen” Hierarchien geradezu systematisch in Sozialtechnologien ausgebildet 
und gecoacht werden, die den “Führungskräften” ein Übergewicht gegenüber den “underdogs” 
verschaffen – und genau in dieses Schema könnten Aspekte der GFK passen (und adoptiert werden 
immer nur die Aspekte, die passen).

Beispielsweise ist Teil der Ausbildungsprogramme für die neuen Führungskräfte immer, dass sie 
lernen, Angriffe gegen sich und Urteile über sich abprallen zu lassen nach dem Schema: “Das hat 
nichts mit mir zu tun, das sind seine Gedanken oder Gefühle und Bedürfnisse, ich bin nicht die 
Ursache und ich bin nicht dafür verantwortlich.” Ich würde sagen: Da ist GFK “anschlussfähig”.

Dass Probleme der Hierarchie unzureichend durchdacht sind und “Führung” gar positiv bewertet 
wird zeigt etwa folgende Passage: 

“Die Wechselwirkung zwischen einer Führungskraft, die gemeinsame Entscheidungen herbeiführt, 
die dem Leben dienen, und einem Mitarbeiter, der diese Autorität respektiert und ihr aus freien 
Stücken folgt, kann tatsächlich ein Gespräch auf Augenhöhe ermöglichen.

Dabei sind es weniger die Handlungsanweisungen selbst, die Probleme schaffen oder verstärken, 
sondern die Art und Weise, wie diese Anweisungen ausgesprochen werden. …” (10) 

Dann noch das positive Beispiel: 

“‘Bitte erledigen Sie das so schnell wie möglich’ ist ein Beispiel für eine unklare Bitte. Besser wäre:
Ich möchte, dass dieser Auftrag bis 15 Uhr erledigt ist. Passt das für sie?'” (11) 

Wenn die Bitte “von oben” den alten Befehl ersetzt, was ist mit der Bitte “von unten”? Stärkt sie 
nicht die Subalternität?

5 / 7



Stärkt sie nicht vielleicht sogar in der betrieblichen Realität Opportunismus und Hierarchie? 
Zumindest führt sie eine Trennung ein, die folgenreich ist: Die einen bitten um etwas, das andere 
gewähren oder versagen können. Zweitens: Die einen bitten um etwas, andere nicht. Was sind die 
Folgen, die man beobachten kann? Es sind in jedem Fall Machtbeziehungen.

Aus welcher Position heraus eine Bitte geäußert wird, ist keinesfalls gleich gültig. Und sogar 
zwischen Gleichen ist die Bitte geeignet, deren Beziehung zu verändern, in vielfacher Weise 
zwischen zunehmender Abhängigkeit oder Freundschaft sich entwickelnd. Die Bitte ist nicht etwa 
außerhalb der Macht, sondern setzt diese teils voraus, ist auch an Prozessen der Machtentstehung 
beteiligt. Im günstigsten Fall, wenn aus den Bitten Freundschaft sich entwickelt, ist auch dies – ein 
Prozeß der Machtbildung. (12) 

Aber die entscheidenden Prozesse finden statt durch die Rezeption der GFK in hierarchischen 
Beziehungen. Diese Milieus gieren geradezu nach moralischer Aufrüstung, weil sie natürlich um 
ihre Schwächen und Anmaßungen wissen, und ich sehe keinen Grund, warum sie sich nicht auch 
mit “gewaltfreier Kommunikation” schmücken sollten. Das, was schon jetzt durch die 
Management-Seminare geistert, ist auch das Ergebnis von humanistischer Psychologie und oft 
genug entstammen auch die Trainer den sozialen und pädagogischen Bewegungen, die seinerzeit 
mit der “Gruppendynamik” den “subjektiven Faktor” bearbeitet haben. 

In vielen Betrieben existieren bereits Strukturen, wie sie in GFK-Büchern empfohlen werden:

“Sie empfahlen uns, jede Teamsitzung und jedes Meeting mit einer zehnminütigen Runde zu 
beginnen, in der die Mitarbeiter aufzählen, womit sie sehr zufrieden sind und was gut gelaufen ist. 
Das tun wir regelmäßig – und inzwischen dauert es eine halbe Stunde.” (13) 

Es ist keineswegs so, dass in vielen Betrieben “gut gelungene Arbeiten als normal gelten und nur 
Kritikwürdiges auf den Tisch kommt” (14) und solche “Dankesrunden” dann “positive Energie” 
schaffen.. In Wirklichkeit ist die Trainingsarbeit so weit gediehen, dass jede grundlegende Kritik als
destruktiv oder “wenig hilfreich” abgewiesen wird und – wie im früheren Realsozialismus – nur in 
Steigerungsformen gesprochen wird: Es kann noch besser werden, noch effektiver, die 
Beschäftigten sind schon sehr zufrieden und bringen das gerne zum Ausdruck, aber es lässt sich 
immer noch etwas verbessern. “Positives Feedback” ist geradezu Pflicht! 

Weil die alten Rituale und Selbstverständlichkeiten nicht mehr greifen, ist der Bedarf an 
Selbstvergewisserung und “Metakommunikation” industrieartig angewachsen. Ebenso ist der 
Zugang zu Karrieren schon seit längerem zunehmend umgestellt auf Anspruchskommunikation 
(wer lange genug sich selbst als … darstellt, findet schon welche, die ihn als …anerkennen, es gibt 
keine Möglichkeit, ihm zu sagen, das … sei er gar nicht, das wäre beleidigend); das passt wiederum
gut zur Politik der Bedürfnisse und des Bittens: Ich brauche das und das und würde gerne … und 
wenn man den richtigen Leuten lange genug mit solchen Bedürfnissen in den Ohren liegt “werden 
wir sie wahrscheinlich auch erfüllt bekommen” (was natürlich auch einen Preis hat). Aber für wen 
gilt dieses Verhaltensmodell – und für wen nicht?

Und wollen wir diese Auslese unterstützen – oder sollten wir sie gerade ablehnen?

Die GFK sucht Lösungen, die allen gerecht werden. Das kann nur bedeuten: Den Rahmen 
anerkennen, die Grundstrukturen nicht in Frage stellen, in diesem Rahmen Kompromisse und 
Verständnis füreinander fördern. Es wäre schade, wenn die Gewaltfreiheit in solche 

6 / 7



betriebswirtschaftlichen Kalküle einginge – statt den Zusammenbruch auch dieser pathologischen 
Normalität nach Kräften zu beschleunigen.

Was wäre die Alternative? Graswurzelrevolution! Eine Politik der radikalen Trennung: Ihre Moral 
und unsere, keine Gemeinsamkeiten. Radikale Kritik der Hierarchie, der Gewalttätigkeiten aller Art.
Zu unserer Moral passt dann eine gewaltfreie Kommunikation, die sich vor Schematismus und 
Formelhaftigkeit hüten sollte, aber immer das Antlitz des Anderen (Levinas) sieht.

(1) Darth Korth in GWR 341, allerdings mit eher "bewegungsnahen" Beispielen. Er scheint auch anzunehmen, dass 
"durch militante Aktionen größere Macht" entfaltet werden könnte. Das würde ich nicht so sehen. Ich würde auch 
bejahen, dass Gewaltlosigkeit Macht, Druck, Zwang ausübt und das für notwendig halten.

(2) Nachzulesen etwa in: Deming, Barbara: We are all part of one another. Philadelphia 1984 S. 207-217 (schon der 
Buchtitel wird Darth Korth gefallen!)

(3) Das Beispiel ist entnommen aus: Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie 
Kommunikation am Arbeitsplatz. Paderborn 2005, S. 17, ich habe mir erlaubt das Wort "Konferenzraum" durch 
"Kreml" zu ersetzen, was langjähriger betrieblicher Praxis geschuldet ist. Viele GWR-LeserInnen kennen sicher das 
berühmte Gedicht "Im Kreml ist noch Licht" von Erich Weinert; es belegt, dass mehr Bewertung als in dieser 
"einfachen Beobachtung" schlechterdings nicht möglich ist.

(4) Rosenberg, Marshall B.: Was deine Wut dir sagen will : überraschende Einsichten. Paderborn 2006, S. 29

(5) Diese Kritik hat auch Katja in GWR 341 S. 12. Mein Artikel ist nicht gegen die Beiträge in der September-GWR 
341 geschrieben, sondern versucht, Versprechen der GFK weitergehend mit möglichen Szenarien ihres Einsatzes zu 
konfrontieren und unsere "traditionalistische" Perspektive zu stärken.

(6) Rosenberg, Marshall B.: Was deine Wut dir sagen will : überraschende Einsichten. Paderborn 2006 S. 11

(7) a.a.O.

(8) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie Kommunikation am Arbeitsplatz. 
Paderborn 2005 S. 54

(9) Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. 5. Aufl., Studienausgabe, Tübingen 1972, S. 28

(10) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie Kommunikation am Arbeitsplatz. 
Paderborn 05, S. 29

(11) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens, a.a.O. S. 52

(12) vgl. Popitz, Heinrich: Phänomene der Macht. 2. Aufl., Nachdr. Tübingen 2004: hier S. 203 ff: Die produktive 
Überlegenheit von Solidaritätskernen

(13) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens, a.a.O. S. 80 (Dankesrunden). In der DDR sollen solche Sitzungen noch 
wesentlich länger gedauert haben.

(14) Das gilt für die schmutzigen alten Industrien mit schwerer körperlicher Arbeit, die aber zunehmend in die 
Peripherie verlagert wurden.

7 / 7


	Von der Konfrontation zurück zum Bitten?
	Mehr als eine Gewaltfreiheit
	Einige Fragen an die Methode
	Zweideutigkeiten des Bittens


