fiir eine gewaltfreie,
herrschaftslose gesellschaft

Aus Ausgabe 345, Januar 2010

anarchismus | gewaltfreiheit

Von der Konfrontation zuriick zum Bitten?

In der Graswurzelrevolution Nr. 341 (September 2009) haben Darth Korth, Katja & Nicolay
das Konzept "Gewaltfreie Kommunikation" (GFK), wie es Marshall B. Rosenberg begriindet
hat, erklart. Sie sehen in diesem Konzept eine Vertiefung der Gewaltfreiheit, die nicht auf
Macht, sondern auf Mitmenschlichkeit basiert und begreifen "Gewaltfreie Kommunikation"
als "gelebte Anarchie". Der folgende Text fiirchtet eine Verschiebung des Begriffs und der
Praxis weg von der militant-utopischen Konzeption des Kampfes fiir Gerechtigkeit hin zu
einer manipulativen Sozialtechnologie. (Red.)

Mehr als eine Gewaltfreiheit

Was “Gewaltlosigkeit” oder “Gewaltfreiheit” jeweils bedeuten, ist eine Frage der sozialen Praxis,
des Handelns sozialer Bewegungen und Einzelner. In der langen Geschichte des Ungehorsams
waren der sprachliche Ausdruck und die tatsdchlichen Handlungsdimensionen des Widerstehens
vielen Verdnderungen unterworfen, von dem biblischen “Nichtwiderstehen” iiber den “passiven
Widerstand” hin zu “Satyagraha” und “Gewaltlosigkeit™.

Dabei wurden oft bestimmte Probleme der Praxis begrifflich zu “l6sen” versucht, etwa indem
erwiinschte Aspekte besonders ausgezeichnet (“GewaltFREIHEIT” oder jiingst “Glitekraft”),
weniger erwiinschte begrifflich ausgegrenzt wurden (“blof8” passiver Widerstand).

Allerdings sind dies oft Konstruktionen im Nachhinein oder des Wiinschbaren, wahrend
gleichzeitig reale soziale Bewegungen ein ganz anderes Bild bieten — und manchmal auch eines mit
verwirrenden Facetten. So haben wir seit Ende der 80er Jahre weltweit soziale Massenbewegungen
erlebt, die gewaltlos gegen Diktaturen kdmpften und erfolgreich waren, dann aber schnell gegen die
sozialen Strukturen unterlagen und keine Perspektive iiber die naheliegenden, kurzfristigen Ziele
hinaus entwickelten. Die da gewaltlos kdmpften, hatten oft keine starke weltanschauliche Bindung
an Gewaltfreiheit, oft waren sie nationalistisch geprégt, sie erkannten lediglich (aber immerhin!),
dass sie unterschiedliche taktische Vorteile bei einem Kampf ohne Waffengewalt hatten und so mit
weniger Blutvergiefen eine bessere Chance hatten, sich durchzusetzen.

Darin kann man einen zivilisatorischen Fortschritt sehen: Statt der Brutalisierungen blutiger
Biirgerkriege bewiesen gewaltlose Massenbewegungen ihre Macht. Sie machen damit auch unsere
Konzeption einer gewaltlosen Revolution etwas plausibler: Man kann gegen iiberlegene Militar-
und Polizeigewalt einer zivilen Macht Geltung verschaffen. Selbstverstdndlich miissen
sozialrevolutiondre Verdnderungen mit anderen, lingeren Repressionen, mit ausldndischer

1/7



Intervention und Ausnahmezustand rechnen, aber ob diese Konterrevolution erfolgreich ist, hangt
wiederum von den Solidarisierungen und der Machtentfaltung ziviler Massenbewegungen ab ...

Die Erfahrungen mit vielen dieser rein politischen Bewegungen ist allerdings alles andere als ein
Ruhmesblatt fiir den zivilen Widerstand; ihre Ziele sind oft erreicht, sobald sie Regierungsamter
erobert haben, der Rest ist Selbstversorgung.

Vielleicht ist es die Erfahrung mit manchen Formen solcher “orangenen” Revolutionen, die schnell
in erbitterte Konkurrenzkampfe und Korruption miindeten, die wieder das Bediirfnis nach einer
nicht blol$ taktischen Gewaltlosigkeit starker werden ldsst: “Der Unterschied zwischen Gewalt und
Gewaltfreiheit scheint nur graduell. In beiden Fallen wird Macht, Druck, Zwang ausgeiibt, nur ist
der Zwang durch Gewalt stdrker.” (1) Gegen solche “rein instrumentelle” Gewaltfreiheit setzt Darth
Korth die Konzeption der “Gewaltfreien Kommunikation” Rosenbergs (GFK).

Gewaltfreiheit ist fiir mich nicht eindeutig mit bestimmten Weltanschauungen und Symbolen
verkniipft. Ich habe meine Ziele und Uberzeugungen, aber es kann auch ganz andere Begriindungen
und Verkniipfungen geben (denken wir an jiidische, christliche, buddhistische, hinduistische,
taoistische, islamische, atheistische ... Gewaltlosigkeit oder die vielen Philosophien, die zur
Begriindung herangezogen werden konnen).

Sie ist eine Waffe unterdriickter Gruppen, die ihre Gemeinschaften durch die verschiedensten
gesellschaftlichen Formen, Rituale, Institutionen erhalten. Natiirlich wiinschen wir uns diese
moglichst herrschaftsarm, aber das sollte das Ergebnis sein und ist nicht notwendig der
Ausgangspunkt.

Wenn wir an unsere eigene politische Kultur denken, so war “Gewaltlosigkeit” bis in die 60er Jahre
mit einem stark disziplinierten Verhaltenskodex verkniipft, dhnlich wie zundchst in der US-
Biirgerrechtsbewegung. In den 60er Jahren setzte sich konfliktreich dann ein Stil durch, der
spontaner, provozierender war, weniger die Rechtschaffenheit der AkteurInnen betonte, lockerer
und informeller wurde. In den Auseinandersetzungen mit einer neuen Subjektivitdt, anderen
sozialen Gruppen und auch mit den BefiirworterInnen gewalttdtiger Aktionen verschoben sich
Praxis und Sprachstil der “Gewaltfreiheit”. Der zivile Ungehorsam richtete sich gegen “strukturelle
Gewalt”, letztlich gegen eine Weltgesellschaft voller Grausamkeiten. Und es wurde auch die
emotionale und Verhaltensdimension des Disziplinmodells hinterfragt (ein Klassiker, nicht zufallig
feministisch, ist dabei Barbara Deming: On Anger (2)). Wut ist nicht immer der Weg in die Gewalt,
auch wer Gewalt prinzipiell und als Handlung ausschlielt, kann wiitend sein und dies auch
ausdriicken.

In dem Spektrum, das sich fiir Methoden des gewaltlosen Kampfes interessiert, existieren
nebeneinander immer verschiedene Begriindungen und Zielvorstellungen, die je nach sozialen
Situationen “realistischer” oder “unrealistischer” erscheinen, attraktiver sind oder “utopisch”.

Es sind solche Beobachtungen, die die Frage aufwerfen, was es denn bedeutet, dass
“Gewaltfreiheit” heute in den Programmen von Volkshochschulen, Bildungsvereinen und Anbietern
von Weiterbildung mehr und mehr im Sinn der Ansdtze Rosenbergs verstanden wird. Warum ist
diese Konzeption so iiberzeugend und warum sind konfrontative und revolutionére, auf Strukturen
zielende Ansétze in Gefahr, marginalisiert zu werden?

Neben dieser Frage nach dem Erfolg dieser Programmatik soll auch die Frage gestellt werden,
welche tatsdchlichen Wirkungen vielleicht auch zu befiirchten sind, auch wenn wir die guten

2/7



Absichten anerkennen und auch entsprechende Konsequenzen in egalitdren und emanzipatorischen
Gruppen erwarten. Was ist aber GFK im Rahmen von konkurrenzorientierten, hierarchischen
Zusammenhdngen? Ich versuche, ein Unbehagen zu erklédren:

Einige Fragen an die Methode

Die Konzeption ist scheinbar alltagsnah und verspricht, dass es mir personlich unmittelbar besser
geht, wenn ich mir die Einstellung zu eigen mache, die empfohlen wird.

Rosenberg arbeitet mit relativ einfachen Gegeniiberstellungen und Bildern (“Giraffensprache”
contra “Wolfssprache”, Giraffen haben ein groes Herz, Wolfe eine groe Schnauze), die dafiir
sorgen, dass seine Grundpositionen relativ eingdngig sind. Zweifellos sind in dieser Konzeption
viele richtige Beobachtungen alltdglicher Kommunikation aufgenommen, gegen die zunédchst und
von einem gewaltkritischen Standpunkt nicht viel eingewandt werden soll.

Es fallt aber schnell der Schematismus auf. Schon beim Ausgangspunkt wird die Beobachtung des
sozialen Handelns gefordert, die ohne Bewertung, Interpretation oder moralisches Urteil geschehen
soll, die Zuschreibung von Absichten und schlechten Motiven gilt geradezu als Quelle eigenen
Ungliicks, von Wut und Arger, die nach Ansicht Rosenbergs eben durch Bewertungen, durch
Gedanken entstehen. Es ist fiir mich nicht ausgemacht, ob nicht die besseren BeobachterInnen
diejenigen sind, die moralische Urteile féllen, ob nicht vielen Beobachtungen sogar Bewertungen
und moralische Urteile zugrunde liegen (was nicht die Probleme ausschlief3t, die Rosenberg meint,
es lasst sich nur nicht so sauberlich trennen).

Die Forderung, es sollen keine Vorwiirfe, sondern nur Beobachtungen mitgeteilt werden, zeigt
schon ein weiteres Problem: Es ist vom Kontext abhdngig, ob nicht die “Beobachtung” doch ein
Vorwurf ist.

Der Beispielsatz in GWR 341 “Du bist letzte Woche zweimal nach 20 Uhr angekommen” (S. 11,
Giraffensprache, teilt nur eine Beobachtung mit) kann sehr wohl nach Betonung, Kontext der
Beziehung ... — Vorwurf sein, sogar kleinliche Kontrolle.

Wie kontextabhédngig es ist, ob eine Aussage “Bewertung” oder Beobachtung ist zeigt folgendes
Beispiel:

“Im Kreml ist noch Licht” ist eine Beobachtung, wihrend in “Sie haben schon wieder das Licht im
Kreml angelassen” schon eine Bewertung enthalten ist. (3)

Gedankliche Bewertungen entscheiden nach Rosenbergs Uberzeugung dariiber, dass wir etwas als
Gefiihl ausgeben, was aber gar nicht unser (ich ergdnze: “authentisches”, um auf die Geschichte der
Konzeption hinzuweisen) Gefiihl ist, sondern Gedanken und Bewertungen iiber andere. Auch daran
ist etwas wahr, ich wiirde sagen, dass der Ausdruck von Gefiihlen gesellschaftlich bestimmt, u.U.
gar normiert ist, deshalb natiirlich auch bestimmte Urteilsschemata zur Verfiigung stehen, die
“einrasten” und Orientierung in komplexen Zusammenhéngen schnell erméglichen.

Diese von Rosenberg etwas vorschnell als Pseudogefiihle behandelten Urteile, Schemata der
Emporung usw. sind aber auch zu Stereotypen abgesunkene Formen des Kampfes um Gerechtigkeit
und gegen Erniedrigung. Es ist die Frage, ob die Auflésung ins Individuelle nicht eine Zerfallsform
sozialer Beziehungen ist: So wie alles individuell zugerechnet wird, bin ich auch an meiner Wut und
meinem Arger — selbst schuld, er wird nicht mehr als ungerechtes Klassenschicksal begriffen.

3/7



Manche Beschreibungen sind geradezu solipsistisch: “Ich empfinde kein Gefiihl, weil eine andere
Person etwas tut oder nicht tut:”, vielmehr hat alles, was wir fiihlen, seine Ursache in uns “und in
der Wahl, die wir getroffen haben.” (4)

Wenn Rosenberg Personalisierungen kritisiert, so ist das so richtig wie eh und je in allen
gewaltkritischen Bewegungen; er geht aber dariiber hinaus und in die Irre, weil sich ihm alles ins
Zwischenmenschliche auflost, er strukturelle Zusammenhénge, die Verhiltnisse, die das Verhalten
immer neu pragen, systematisch unterschétzt. (5)

Die Gefiihle sind aber bei Rosenberg eigentlich nur das Vehikel, die zugrundeliegenden Bediirfnisse
zu erkennen.

Daran sind weitreichende Hoffnungen gekniipft: “Wenn wir uns gedanklich unmittelbar auf unsere
Bediirfnisse konzentrieren, werden wir sie wahrscheinlich auch erfiillt bekommen — wenn wir das
wirklich wollen.” (6)

Das klingt gefdhrlich zirkelschliissig: Wenn die Bediirfnisse nicht erfiillt werden, hat mensch es
nicht “wirklich” gewollt?

Hier droht das “Blaming the victim”: SchlieRlich geht alles gut aus, wenn man die richtigen
Einstellungen und adidquaten Ausdrucksformen hat — ist dann nicht selbst schuld, wer in Arger,
Depression und Misserfolg verkiimmert?

Auch wenn wir nicht uns betrachten, sondern “welche Bediirfnisse sich die andere Seite gerade
erfiillen wollte und sich so verhalten hat, wie sie es getan hat”, gilt: “Diese Art des Verstandnisses
fiir die Bediirfnisse anderer Menschen macht uns nicht wiitend oder drgerlich.” (7)

Ich weil$ nicht, ob ich mich diesen Verhaltensempfehlungen anschlieSen will. Ich habe auch schon
oft Bediirfnisse (auch Interessen!) beobachtet und verstanden und trotzdem nicht gezogert, die
Handlungen zu verurteilen, die sich aus der Verfolgung solcher Bediirfnisse oder Interessen
ergeben.

Hier wird das weite Feld gesellschaftlich legitimer und kommunizierbarer Bediirfnisse verhandelt:
Auf wessen Bediirfnisse wird Riicksicht genommen, wessen Bediirfnisse werden routiniert
ibergangen. Das ist schon das Bild der Klassengesellschaft.

Es besteht hier auch die Gefahr der Abwertung von Sozialkritik und Gerechtigkeitsforderungen, wie
sie auch sonst unter “Sozialneid”-Etiketten abgelegt werden: Es sind die zu Kurz gekommenen, die
nicht in Kontakt mit den eigenen Gefiihlen und Bediirfnissen stehen, die in solcher “Wolfssprache”
reden.

Waihrend es gleichzeitig genug Angestellte gibt, die stets sehr gut erkennen, “was sie fiihlen und
brauchen”: “Sonst hatte ich hinterher immer das Gefiihl — uups, den Eindruck — ich hétte den
anderen iiber den Tisch gezogen. Jetzt weil ich, der hat aus freien Stiicken ja gesagt. Was fiir ein
Unterschied!” (8)

Rosenberg mdochte, dass die Erkenntnis der eigenen Gefiihle und Bediirfnisse dann in eine konkrete,
ausfiihrbare, gegenwartsbezogene Bitte ausmiindet, eine Bitte, die auch abgelehnt werden kann.

477



Zweideutigkeiten des Bittens

Da das Bitten in der Strategie der “Gewaltfreien Kommunikation” einen hohen Stellenwert hat, will
ich meine Einwédnde auch an dieser Stelle konzentrieren.

Fiir Max Weber lie8 sich Herrschaft noch so definieren, dass der Begriff die Chance (!) bedeutet
“fiir einen Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden.” (9) Zu seiner
Zeit war also die Befehlsform typisch, nicht nur beim Militér, ebenso in der industriellen
Biirokratie, auch in der Familie. Befehl und Gehorsam waren Grundformen sozialer Beziehungen.
Inzwischen konnte fiir “Befehl” auch “Bitte” eingesetzt werden. Die 6ffentliche wie private
Biirokratie driickt ihre Anordnungen als Bitte aus. Sogar in der Armee, wo selbstverstdndlich noch
befohlen wird, haben sich die Umgangsformen gemildert; in vielen anderen Bereichen ist der
Befehl geradezu verpont — weil er auch Widersetzlichkeit provoziert (man mag darin einen
zivilisatorischen Fortschritt sehen, den Abbau fragloser Autoritdt, es ist aber auch eine
Verschleierung von Herrschaft).

Die Bitten werden aber durchaus so verstanden wie sie auch gemeint sind und wirken mit der
gleichen mechanischen Sicherheit des alten Befehls. “Wiirden Sie das bitte hier wegrdumen” richtet
sich an diejenigen, deren Aufgabe das ist, es wird auch nicht einmal eine Antwort erwartet, aber die
sprachliche Form ist — eben eine Bitte.

Die — von mir nicht bestrittene — gute Absicht der GFK trifft also auf eine soziale Situation, in der
die Bitte gerade in hierarchischen Beziehungen die dominante Form geworden ist. Es bedeutet
allein schon eine soziale Selektion, wessen Bitten erhort werden. Dazu kommt, dass die “Topdogs”
in diesen angeblich “flachen” Hierarchien geradezu systematisch in Sozialtechnologien ausgebildet
und gecoacht werden, die den “Fithrungskriften” ein Ubergewicht gegeniiber den “underdogs”
verschaffen — und genau in dieses Schema kénnten Aspekte der GFK passen (und adoptiert werden
immer nur die Aspekte, die passen).

Beispielsweise ist Teil der Ausbildungsprogramme fiir die neuen Fiihrungskrifte immer, dass sie
lernen, Angriffe gegen sich und Urteile iiber sich abprallen zu lassen nach dem Schema: “Das hat
nichts mit mir zu tun, das sind seine Gedanken oder Gefiihle und Bediirfnisse, ich bin nicht die
Ursache und ich bin nicht dafiir verantwortlich.” Ich wiirde sagen: Da ist GFK “anschlussfdhig”.

Dass Probleme der Hierarchie unzureichend durchdacht sind und “Fiihrung” gar positiv bewertet
wird zeigt etwa folgende Passage:

“Die Wechselwirkung zwischen einer Fiihrungskraft, die gemeinsame Entscheidungen herbeifiihrt,
die dem Leben dienen, und einem Mitarbeiter, der diese Autoritét respektiert und ihr aus freien
Stiicken folgt, kann tatsdchlich ein Gesprédch auf Augenhohe ermoglichen.

Dabei sind es weniger die Handlungsanweisungen selbst, die Probleme schaffen oder verstédrken,
sondern die Art und Weise, wie diese Anweisungen ausgesprochen werden. ...” (10)

Dann noch das positive Beispiel:

“‘Bitte erledigen Sie das so schnell wie moglich’ ist ein Beispiel fiir eine unklare Bitte. Besser wére:
Ich mochte, dass dieser Auftrag bis 15 Uhr erledigt ist. Passt das fiir sie?” (11)

Wenn die Bitte “von oben” den alten Befehl ersetzt, was ist mit der Bitte “von unten”? Starkt sie
nicht die Subalternitt?

5/7



Starkt sie nicht vielleicht sogar in der betrieblichen Realitdt Opportunismus und Hierarchie?
Zumindest fiihrt sie eine Trennung ein, die folgenreich ist: Die einen bitten um etwas, das andere
gewdhren oder versagen konnen. Zweitens: Die einen bitten um etwas, andere nicht. Was sind die
Folgen, die man beobachten kann? Es sind in jedem Fall Machtbeziehungen.

Aus welcher Position heraus eine Bitte gedullert wird, ist keinesfalls gleich giiltig. Und sogar
zwischen Gleichen ist die Bitte geeignet, deren Beziehung zu verdndern, in vielfacher Weise
zwischen zunehmender Abhdngigkeit oder Freundschaft sich entwickelnd. Die Bitte ist nicht etwa
aullerhalb der Macht, sondern setzt diese teils voraus, ist auch an Prozessen der Machtentstehung
beteiligt. Im giinstigsten Fall, wenn aus den Bitten Freundschaft sich entwickelt, ist auch dies — ein
ProzeR der Machtbildung. (12)

Aber die entscheidenden Prozesse finden statt durch die Rezeption der GFK in hierarchischen
Beziehungen. Diese Milieus gieren geradezu nach moralischer Aufriistung, weil sie natiirlich um
ihre Schwdchen und Anmallungen wissen, und ich sehe keinen Grund, warum sie sich nicht auch
mit “gewaltfreier Kommunikation” schmiicken sollten. Das, was schon jetzt durch die
Management-Seminare geistert, ist auch das Ergebnis von humanistischer Psychologie und oft
genug entstammen auch die Trainer den sozialen und pddagogischen Bewegungen, die seinerzeit
mit der “Gruppendynamik” den “subjektiven Faktor” bearbeitet haben.

In vielen Betrieben existieren bereits Strukturen, wie sie in GFK-Biichern empfohlen werden:

“Sie empfahlen uns, jede Teamsitzung und jedes Meeting mit einer zehnminiitigen Runde zu
beginnen, in der die Mitarbeiter aufzahlen, womit sie sehr zufrieden sind und was gut gelaufen ist.
Das tun wir regelméRig — und inzwischen dauert es eine halbe Stunde.” (13)

Es ist keineswegs so, dass in vielen Betrieben “gut gelungene Arbeiten als normal gelten und nur
Kritikwiirdiges auf den Tisch kommt” (14) und solche “Dankesrunden” dann “positive Energie”
schaffen.. In Wirklichkeit ist die Trainingsarbeit so weit gediehen, dass jede grundlegende Kritik als
destruktiv oder “wenig hilfreich” abgewiesen wird und — wie im fritheren Realsozialismus — nur in
Steigerungsformen gesprochen wird: Es kann noch besser werden, noch effektiver, die
Beschiftigten sind schon sehr zufrieden und bringen das gerne zum Ausdruck, aber es ldsst sich
immer noch etwas verbessern. “Positives Feedback” ist geradezu Pflicht!

Weil die alten Rituale und Selbstverstidndlichkeiten nicht mehr greifen, ist der Bedarf an
Selbstvergewisserung und “Metakommunikation” industrieartig angewachsen. Ebenso ist der
Zugang zu Karrieren schon seit langerem zunehmend umgestellt auf Anspruchskommunikation
(wer lange genug sich selbst als ... darstellt, findet schon welche, die ihn als ...anerkennen, es gibt
keine Méglichkeit, ihm zu sagen, das ... sei er gar nicht, das wére beleidigend); das passt wiederum
gut zur Politik der Bediirfnisse und des Bittens: Ich brauche das und das und wiirde gerne ... und
wenn man den richtigen Leuten lange genug mit solchen Bediirfnissen in den Ohren liegt “werden
wir sie wahrscheinlich auch erfiillt bekommen” (was natiirlich auch einen Preis hat). Aber fiir wen
gilt dieses Verhaltensmodell — und fiir wen nicht?

Und wollen wir diese Auslese unterstiitzen — oder sollten wir sie gerade ablehnen?

Die GFK sucht Losungen, die allen gerecht werden. Das kann nur bedeuten: Den Rahmen
anerkennen, die Grundstrukturen nicht in Frage stellen, in diesem Rahmen Kompromisse und
Verstandnis fiireinander fordern. Es wére schade, wenn die Gewaltfreiheit in solche

6/7



betriebswirtschaftlichen Kalkiile einginge — statt den Zusammenbruch auch dieser pathologischen
Normalitdt nach Kréften zu beschleunigen.

Was wire die Alternative? Graswurzelrevolution! Eine Politik der radikalen Trennung: Ihre Moral
und unsere, keine Gemeinsamkeiten. Radikale Kritik der Hierarchie, der Gewalttdtigkeiten aller Art.
Zu unserer Moral passt dann eine gewaltfreie Kommunikation, die sich vor Schematismus und
Formelhaftigkeit hiiten sollte, aber immer das Antlitz des Anderen (Levinas) sieht.

(1) Darth Korth in GWR 341, allerdings mit eher "bewegungsnahen" Beispielen. Er scheint auch anzunehmen, dass
"durch militante Aktionen groflere Macht" entfaltet werden konnte. Das wiirde ich nicht so sehen. Ich wiirde auch
bejahen, dass Gewaltlosigkeit Macht, Druck, Zwang ausiibt und das fiir notwendig halten.

(2) Nachzulesen etwa in: Deming, Barbara: We are all part of one another. Philadelphia 1984 S. 207-217 (schon der
Buchtitel wird Darth Korth gefallen!)

(3) Das Beispiel ist entnommen aus: Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie
Kommunikation am Arbeitsplatz. Paderborn 2005, S. 17, ich habe mir erlaubt das Wort "Konferenzraum" durch
"Kreml" zu ersetzen, was langjdhriger betrieblicher Praxis geschuldet ist. Viele GWR-LeserInnen kennen sicher das
beriihmte Gedicht "Im Kreml ist noch Licht" von Erich Weinert; es belegt, dass mehr Bewertung als in dieser
"einfachen Beobachtung" schlechterdings nicht moglich ist.

(4) Rosenberg, Marshall B.: Was deine Wut dir sagen will : {iberraschende Einsichten. Paderborn 2006, S. 29

(5) Diese Kritik hat auch Katja in GWR 341 S. 12. Mein Artikel ist nicht gegen die Beitrdge in der September-GWR
341 geschrieben, sondern versucht, Versprechen der GFK weitergehend mit méglichen Szenarien ihres Einsatzes zu
konfrontieren und unsere "traditionalistische" Perspektive zu starken.

(6) Rosenberg, Marshall B.: Was deine Wut dir sagen will : iiberraschende Einsichten. Paderborn 2006 S. 11
(7) a.a.0.

(8) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie Kommunikation am Arbeitsplatz.
Paderborn 2005 S. 54

(9) Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. 5. Aufl., Studienausgabe, Tiibingen 1972, S. 28

(10) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens: Mach doch ...was du willst: Gewaltfreie Kommunikation am Arbeitsplatz.
Paderborn 05, S. 29

(11) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens, a.a.O. S. 52

(12) vgl. Popitz, Heinrich: Phdnomene der Macht. 2. Aufl., Nachdr. Tiibingen 2004: hier S. 203 ff: Die produktive
Uberlegenheit von Solidaritdtskernen

(13) Pasztor, Susann und Klaus-Dieter Gens, a.a.O. S. 80 (Dankesrunden). In der DDR sollen solche Sitzungen noch
wesentlich langer gedauert haben.

(14) Das gilt fiir die schmutzigen alten Industrien mit schwerer korperlicher Arbeit, die aber zunehmend in die
Peripherie verlagert wurden.

717



	Von der Konfrontation zurück zum Bitten?
	Mehr als eine Gewaltfreiheit
	Einige Fragen an die Methode
	Zweideutigkeiten des Bittens


